Cahiers pour I'Analyse

Volume Nro 3 (May-June 1966) Paris

Sur ’objet de la psychanalyse

Jean-Claude Milner: Avertissement

Jacques Lacan: Réponses a des étudiants en philosophie sur 1’objet de la
psychanalyse

André Green: L'objet (a) de Jacques Lacan, sa logique et la théorie freudienne

Luce Irigaray: Communications linguistique et spéculaire (Mod¢les génétiques et
modeles pathologiques)

Xavier Audouard: Le simulacre

Jean-Claude Milner: Le point du signifiant

Serge Leclaire: Compter avec la psychanalyse (Séminaire de I’ENS, 1965—-66)



LES CAHIERS POUR L'ANALYSE

Publiés par le Cercle d'Epistémologie
de 1'Ecole Normale Supérieure

N°3 - Mai-Juin 1966

SUR L'OBJET DE LA PSYCHANALYSE

. JACQUES LLACAN :

Réponses A des étudiants en philosophie
sur l'objet de la psychanalyse........ e

*
. ANDRE GREEN :

L'objet (a) de J, Lacan, sa logique et

la théorie freudienne,.............. cione
. LUCE IRIGARAY :

Communications linguistique et spéculaire

*

. XAVIER AUDOUARD :

Lesimulacre ,......oo000ceues cresecnaa

. JEAN-CLAUDE MILNER :
LePOint du si@iﬁant....0‘.0........0..
L
. COMPTER AVEC LA PSYCHANALYSE :

Séminaire de 1'E, N, S, - Les pulsions ;
ledésir............ teesssescassnsnanne

P.

p-

P.

P.

15

39

57

73

83




Travailler un concept, c'est.en faire
varier 1'extension et la compréhension,
le généraliser par l'incorporation des
traits d'exception, l'exporter hors de
sa région d'origine, le prendre comme
modele ou inversement lui chercher un
modele, bref lui conférer progressive-
ment, par des transformations réglées,
la fonction d'une forme

G. Canguilhem

Cercle d'Epistémologie

Comité : J, -C, Milner (secrétaire), J. Bouveresse
J. Mathiot, J, Mosconi, M, Tort.

Cahiers pour 1'Analyse

Conseil de rédaction : A, Grosrichard, J, ~A, Miller,
F. Regnault, :

LES CAHIERS POUR L'ANALYSE sont publiés par la Société du Graphe,
imprimés et diffusés par les Editions du Seuil, 27, rue Jacob - Paris 62,



AVERTISSEMENT

A s'interroger sur le point qui régle sa visée, soit son objet,
un discours est appelé & reconnafire de l'espace dont ce point régle

la profondeur, et qui est son domaine, 1'étendue et les lois.

C'est contribuer a établir les lois du domaine psychanaly-
tique que de mieux énoncer la structuration signifiante du sujet soit
qu'on doive constituer celui-ci dans sa relation singuliére & l'objet,
gsoit que, hors de tout génétisme, 1'on articule la succession des
états ou il passe dans 1l'instauration des formes de la communica-

tion qui le repérent.

Ctest éprouver les bornes du domaine que d'en pousser les
concepts jusqu'a analyser, hors de tout positivisme, la chafhe d'un
discours théorique, afin, par retournement d'y apercevoir les linéa-

ments m8mes de leur logique,

Que ce double mouvement n'en soit qu'un, que reconnaftre
1'instance du signifiant partout ou les effets s'en peuvent déceler,
est toujours de l'analyse, a la fois, mensurer et construire le do-
maine, distinguer et élucider 1'objet - puisque ce n'est jamais qu'é-’
noncer la structuration fissurée du sujet qu'ils appellent et qui les
fonde - cette unité ne peut se lire que d'un point seulement : il appar-

tenait a Jacques Lacan de le placer,

Pour le Conseil de Rédaction :

J. C. MILNER



JACQUES LACAN

REPONSES A DES ETUDIANTS EN PHILCSOPHIE

SUR L'OBJET DE LA PSYCHANALYSE (1)

I - CONSCIENCE ET SUJET

Vous avez parlé du mirage engendré par la confusion de la cons-
cience et du sujet, mirage que l'expérience psychanalytique dénonce.
Or la philosophie parle de conscience (cogito cartésien, conscience
transcendantale, conscience de soi hégelienne, cogito apodictique de
Husserl, cogito pré -réflexif de Sartre ...); comment l'expérience
psychanalytique rend-elle compte de la méconnaissance engendrée
chez un sujet par le fait de s'identifier & sa conscience ?

Nu'est-ce que la conscience pour un' psychanalyste ?

Est-il possible de faire ""sortir" quelqu'un de sa conscience ? Le
sujet d'une conscience n'est-il pas condamné 2 elle ?

¢

Ce dont vous dites que j'ai parlé, me semble plutst extrait par
vous d'un texte que j'ai écrit en hommage 2 la mémoire de Maurice
Merleau-Ponty, le seul, j'espére, a préter A une confusion que je
dois éclairer d'abord dans votre lecture.

J'écris que "'le "je pense' auquel on entend réduire la présence
{d'apreés ce qui préceéde : celle du sujet phénoménologique) ne cesse
pas d'impliquer .., tous les pouvoirs de la réflexion par quoi se con-

(1) Les questions ici reproduites ont été adressées au docteur Lacan
par un groupe d'étudiants de la Faculté des Lettres de Paris,
Le texte en a été rédigé par M, G. Contesse, Nous remercions
celui-ci d'avoir accepté que nous le reprenions,



fondent sujet et conscience'. Ceci ne veut pas dire qu'il y a rien 12
de confusionnel. En un point éminent de 1'ascése cartésienne, celui
que précisément ici j'invoque, conscience et sujet coincident. C'est
de tenir ce moment privilégié pour exhaustif du sujet qui est trom-

peur, - d'en faire la pure catégorie que la présence du regard com-
me opacité dans le visible viendrait faire chair de la vision (contex-
te de ma phrase).

C'est au contraire de ce moment de coifncidence lui-méme en tant
qu'il est saisi par la réflexion, que j'entends marquer la place par ol
l'expérience psychanalytique fait sonentrée., A seulement étre tenu
dans le temps, ce sujet du "je pense'' révele ce qu'il est : 1'étred 'une
chute. Je suis ce qui pense : ""Donc je suis', l'ai-je commenté ailleurs,
marquant gue le donc, trait de la cause, divise inauguralement le
"je suis'" d'existence du "je suis' de sens.

Cette refente, c'est proprement ce dont la psychanalyse nous
donne l'expérience quotidienne. J'ai l'angoisse de la castration en
méme temps que je la tiens pour impossible. Tel est 1'exemplecru
dont Freud illustre cette refente, reproduite a tous les niveaux de la
structure subjective.

Je dis gu'on doit la tenir pour principiellé et comme le premier
Jjet du refoulement originel,’

Je dis que les "consciences' philosophiques dont vous étalez la
brochette jusqu'au culmen de Sartre n'ont d'autre fonction que de su-
turer cette béance du sujet et que l'analyste en reconnait l'enjeu qui
est de veriouiller la vérité (pour quoi l'instrument parfait serait évi-
demment i'idéal que Hegel nous promet comme savoir absolu),

Le prétexte dont cette opération se pare de toujours, se trahit
du style de bon apétre dont il s'est illustré spécialement dans le dis-
cours de Leibniz, C'est pour ''sauver la vérité", qu'on lui fermela
porte.

C'est pourquoi la question d'une erreur initiale dans la philoso-
phie s'impose, dés que Freud a produit 1'inconscient sur la scéne
qu'il lui assigne (''1'autre scéne', 1'appelle-t-il) et qu'il lui rend le
droit & 1a parole.

C'est ce sur quoi Lacan revient, pour ce que cette levée dusceau
est si redoutable que ses praticiens eux-mémes ne songent qu'a la re-
léguer. Ce droit, dis-je, l'inconscient le tient de ce qu'il structure de
langage, et je m'en expliquerais de 1'éclat sans fin dont Freud faitre-
tentir ce fait, si vous m'aviez posé la question autour des termes :
inconscient et sujet.

J'eusse pu alors y apporter ce complément que cette raison mé-
me ne suffit pas A fonder ce droit, qu'il y faut, comme au fondement
de tout droit, un passage a l'acte, et que c'est devant quoi le psycha-
nalyste aujourd‘hui se dérobe.



C'est pourquoi ce que j'enseigne, ne s'adresse pas de premier
jet aux philosophes. Ce n'est pas, si je puis dire, sur votre front
que je combats,

Car il est remarquable que vous me posiez des questions sans
autrement vous inquiéter d'ol je suis fondé A soutenir les positions
que vous me prétez plus ou moins exactes. La place de 1'énonciation
est essentielle & he pas élider de tout énoncé, sachez-le,

Méfiez -vous donc de votre précipitation : pour un temps encore,
1'aliment ne manquera pas 2 labroutille philosophique. Simplement
le passage & l'acte psychanalytique pourrait lui indiquer de reconna¥l-
tre la substance du c6té de la pénurie,

La psychanalyse n'a pas & rendre compte a la philosophie del'er-
reur philosophigue, comme si la philosophie a partir de 1a devait
"s'en rendre compte', Il ne peut rien y avoir de tel, puisque de se
l'imaginer, c'est précisément l'erreur philosophique elle-méme. Le
sujet n'y a pas le tort de s'identifier 4 sa conscience, comme vous
me le faites dire, Dieu sait pourquoi, mais de ne pouvoir de 13 que
laisser échapper la topologie qui se joue de lui dans cette identifica-
tion,

J'ai dit : topologie. Car c'est ici ce qui prévaut. Je veux dire que
sans la structure, impossible de rien saisir du réel de 1'économie :
de l'investissement comme on dit, méme sans savoir ce qu'on dit.

C'est de manquer de 1'élaboration qu'a préparée ici pour nous
la linguistique, que Freud hésitait & prendre parti sur l'origine de
la charge, qu'il distinguait dans la conscience, fort perspicace i la
reconnaftre pour démesurée au regard de la minceur d'épiphénome-
ne ol entendait la réduire une certaine physiologie et s'en libérant 2
indiquer A ses suivants le phénomeéne de l'attention pour en découdre.

Index apparemment insuffisant : les psychanalystes ont rarement
su ge servir d'une clef quand Freud ne leur a pas appris comment
elle ouvre. Peut-€tre l'avancée que j'entreprendscette année vers un
certain objet dit petit a permettra-t-elle 1a-dessus quelque progrés,

J'espére donc avoir remis & sa place la fonction d'une confusion
qui est d'abord dans votre question.

La suite du texte, si c'est bien celui & quoi vous vous référez,
montre précisément que ce qu'il vise en ce point, est le danger du
ravalement du sujet au moi. C'est cette recentration de la théorie
psychanalytique sur le moi, qu'il m'a fallu dénoncer longuement dans
une période de sommeil de la psychanalyse, pour rendre possible un
retour & Freud.

Cet accessoire désaffecté, le moi nommément, qui n'a plus ser-
vi que d'enseigne dans la psychologie elle-méme dés qu'elle g'est



voulu un peu plus objective, par quel sort était-il relevé la ol l'on
se serait attendu 4 ce que la critique en fat reprise a partir du sujet ?

Ceci ne se congoit que du glissement qu'a subi la psychanalyse
de se trouver confrontée A l'exploitation manageériale de la psycholo-
gie, spécialement dans ses usages de recrutement pour les emplois.

Le moi autonome, la sphére libre de conflits, proposé comme
nouvel Evangile par Monsieur Heinz Hartmann au cercle de New -
York, n'est que 1'idéologie d'une classe d'immigrés soucieux des
prestiges qui régentaient la société d'Europe centrale quand avec
la diaspora de la guerre ils ont eu & s'installer dans une société ou
les valeurs se sédimentent selon 1'échelle de l'income tax,

J'anticipais donc sur la mise en garde nécessaire en promouvant
dés 1936 avec le stade du miroir .un meoedele d'essence déja structu-
rale qui rappelait la vraie nature du moi dans Freud, & savoir une
identification imaginaire ou plus exactement une série enveloppante
de telles identifications,

Notez pour votre propos que je ’rappelle a cette occasion la dif-
férence de 1'image & 1'illusoire (1'"illusion optique" ne commence
qu'au jugement, auparavant elle est regard objectivé dans le miroir).

Heinz Hartmann, fort cultivé en ces matidres, put entendre ce
rappel dés le Congrés de Marienbad ol je le proférai en 1936. Mais
on ne peut rien contre l'attrait de varier les formes du camp de con-
centration : 1l'idéologie psychologisante en est une.

Vous autres philosophes ne me semblez avoir besoin de ce regis-
tre de mes remarques que si déja Alain ne vous a pas suffi.

Etes-vous assez édifié pour me dispenser de répondre sur les
moyens de "faire sortir quelqu'un de sa conscience'? Je ne suis
pas Alphonse Allais, qui vous répondrait : 1'écorcher,

Ce n'est pas a sa conscience que le sujet est condamné, c'est
& soncorps qui résiste de bien des fagons & réaliser la division du
sujet!

Que cette régistance ait servi a loger toutes sortes d'erreurs
(dont 1'd&me) n'empéche pas cette division d'y porter des effets véri-
diques, tel ce que Freud a découvert sous le nom dont vacille enco-
re l'assentiment de ses disciples : la castration.

II - PSYCHANALYSE ET SOCIETE
Quel est le rapport entre le sujet d'une praxis révolutionnaire
visant le dépassement de son travail aliéné et le sujet du désir aliéné?

Quelle est d'aprés vous, la théorie du langage impliquée par le
marxisme ?



Que pensez-vous de cette expression récente du Dr Mannoni
qui, parlant de la cure psychanalytique, la cara.cténse comme "'1'in-
tervention d'une institution dans une autre institution’ (& une récente
réunion des psychothérapeutes institutionnels).

Cela pose le probléme de la fonction sociale de la '""maladie men-
tale" et de la psychanalyse. Quelle est la signification sociale du fait
que le psychanalyste doit étre payé par l'analysé ? Le psychanalyste
doit-il tenir compte du fait que sa cure est une thérapie de classe ?

¢

Sujet du désir aliéné, vous voulez dire sans doute ce que j'énon-
ce comme : le désir de - est le désir de 1'Autre, ce qui est juste, a
ceci preés qu'il n'y a pas de sujet de désir. Il y a le sujet du fantas-
me, c'est-a-dire une division du sujet causée par un objet, c'est-a-di-
re bouchée par lui, ou plus exactement 1'objet dont la catégorle de la
cause tient la place dans le sujet.

Cet objet est celui qui manque a la considération philosophique
pour se situer, c'est & dire pour savoir qu'elle n'est rien.

Cet objet est celui que nous arrivons dans la psychanalyse & ce
qu'il saute de sa place, comme le ballon qui échappe de la mélée
pour s'offrir & la marque d'un but.

Cet objet est celui aprés quoi l'on court dans la psychanalyse,
tout en mettant toute la maladresse possible & sa saisie théorique.

C'est seulement quand cet objet, celui que j'appelle l'objetpetita,
et que j'ai mis au titre de mon cours de cette année comme l'objet de
la psychanalyse, aura son statut reconnu, qu'on pourra donner unsens
4 la prétendue visée que vous attribuez & la praxis révolutionnaire
d'un dépassement par le sujet de son travail aliéné. En quoi peut-on
bien dépasser 1'aliénation de son travail ? C'est comme si vous vou-
liez dépasser 1'aliénation du discours.

Je ne vois & dépasser cette aliénation que 1'objet qui en suppor-
te la valeur, ce que Marx appelait en une homonymie singuliérement
anticipée de la psychanalyse, le fétiche, étant entendu que la psycha-
nalyse dévoile sa signification biologique.

Or cet objet causal est celui dont la coupe réglée prend forme
éthique dans l'embourgeoisement qui scelle a 1l'échelle planétaire le
sort de ce qu'on appelle non sanspertinenceles cadres,

Trouvez-12 un linéament de ce qui pourrait faire passer votre
question a 1'état d'ébauche.

Mais pour éviter toute méprise, prenez acte que je tiens que la
psychanalyse n'a pas le moindre droit a interpréter la pratique ré-
wlutionnaire - ce qui se motivera plus loin -, mais que par contre
la théorie révolutionnaire ferait bien de se tenir pour responsable



10

de laisser vide la fonction de la vérité comme cause, quand c'est
12 pourtant la supposition premig¢re de sa propre efficacité.

I1 s'agit de mettre en cause la catégorie du matérialisme dialec-
tique, et l'on sait que pour ce faire les marxistes ne sont pas forts,
quoique dans l'ensemble ils soient aristotéliciens, ce qui n'est déja
pas si mal,

Seule ma théorie du langage comme structure de l'inconscient,
peut €tre dite impliquée par le marxisme, si toutefois vous n'étes
pas plus exigeant que l'implication matérielle dont notre dernigre lo-
gique se contente, c'est a dire que ma théorie du langage est vraie
quelle que soit la suffisance du marxisme, et qu'elle lui est nécessai-
re quel que soit le défaut qu'elle y laisse.

Ceci pour la théorie du langage que le marxisme implique logi-
quement,

Pour celle qu'il a impliqué historiquement, je n'ai guére encore
a vous offrir dans ma modeste information de ce qui se paase au-dela
d'un certain rideau doctrinal, que trente pages de Staline qui ont mis
fin aux ébats du marrisme (du nom du philologue Marr qui tenait le
langage pour une ''superstructure'),

Enoncés du bon sens premier concernant le langage et nommé-
ment sur ce point qu'il n'est pas une superstructure, par quoi le mar-
xiste se place désormais concernant le langage trés au dessus dunéo-
positivisme logicien,

Le minimum que vous puissiez m'accorder concernant ma théo-
rie du langage, c'est, si cela vous intéresse, qu'elle est matéria-
liste.

Le signifiant, c'est la matidre qui se transcende en langage. Je
vous laisse le choix d'attribuer cette phrase & un Bouvard commu-
niste ou 4 un Pécuchet qu'émoustillent les merveilles de 1'A.D N,

Car vous auriez tort de croire que je me soucie de métaphysi-
que au point de faire un voyage pour la rencontrer.

Je 1'ai 4 domicile, c¢'est & dire dans la clinique ol je 1'entretiens
dans des termes qui me permettent de vous répondre sur la fonction
sociale de la maladie mentale lapidairement : sa fonction, sociale
avez -vous bien dit, c'est l'ironie. Quand vous aurez la pratique du
schizophreéne, vous saurez l'ironie qui l'arme, portant & la racine
de toute relation sociale,

Quand cette maladie est la névrose pourtant, l'ironie manque sa
fonction, et c'est la trouvaille de Freud de 1'y avoir reconnue tout
de méme, moyennant quoi il 1'y restaure dans son plein droit, ce qui
équivaut a la guérison de la névrose,



11

Maintenant la psychanalyse a pris la succession de la névrose :
elle a la méme fonction sociale, mais elle aussi, elle la manque. Je
tente d'y rétablir dans ses droits l'ironie, moyennant quoi peut-étre
aussi guérirons-nous de la psychanalyse d'aujourd'hui.

Que la psychanalyse doive étre payée n'implique pas que ce soit
une thérapie de classe, mais les deux sont tout ce qui y reste actuel-
lement de l'ironie.

Ceci peut passer une réponse trop ironique. Si vous y réfléchis-
sez, elle vous paraitra sdrement plus authentique que si je vous ren-
voyais & ce que j'ai dit plus haut de la fonction du fétiche.

Je m'apercgois que j'ai laissé de c6té Mannoni, faute de savoir
ce qu'il a dit exactement, Nous le trouverons bientdt au Temps Mo-
dernes.

III - PSYCHANALYSE ET PHILOSOPHIE

Jusqu'a quel point la psychanalyse peut-elle rendre compte de
la philosophie et en quel sens est-elle habilitée & dire que la philoso-
phie, c'est de la paranoia (dans un texte inédit de Freud que commen-
te Kaufmann) ? :

Si l'illusion est le dernier mot de la sublimation, quel rapport
entretient -elle avec 1'idéologie ? La sublimation n'est-elle pas une
forme d'aliénation ?

Comment, & l'intérieur de l'enseignement de la philosophie, con-
cevez -vous celui de la psychanalyse ?

J'en ai déja assez dit pour €tre court, car tout ceci ne me plaft
guére.

Que la philosophie reléve de la paranoia, reléve de 1'étape sauva-
ge de l'ironie freudienne. Ce n'est certainement pas un hasard quand
Freud la réserve al'inédit (la référence Alphonse Allais ne seraitpas
ici encore hors de saison, ne nous étonnons donc pas d'y rencontrer
Kaufmann, qui connaft l'ironie).

Je regrette que vous croyiez que la sublimation est une illusion.
Lia moindre lecture de Freud vous convaincrait qu'il dit exactement
le contraire.

La religion, oui, une illusion, dit Freud, mais c'est qu'il y voit
une névrose,

Je ne sais pas ce que l'on peut attendre de l'intérieur de l'ensei-
gnement de la philosophie, mais j'y ai fait récemment une expérien-



12

ce qui m'a laissé la proie d'un doute : c'est que la psychanalyse ne-
puisse y contribuer A ce qu'on appelle 1'herméneutique, qu'a ramener
la philosophie 2 ses attaches d'obscurantisme.

Car faire état de l'économique en la matiere, c'est 4 dire del'obs-
cur (puisqu'en méme temps, l'on se targue de n'en avoir pas 1'expé-
rience), au point méme ol 1'on devrait comme philosophe se confron-
ter 4 l'achoppement du sujet, ceci reltve de la méme opération dont
se forme le fantasme céltbre de 1'homme aux rats, qui mit deux pa-
quets de merde sur les yeux qui, comme par hasard, étaient ceux
d'Anna Freud, la fille de son psychanalyste,

Ainsi le philosophe opérerait-il avec la vérité, quand elle ris-
que de le voir dans sa pauvreté particuliére,

Mais tout ceci n'est pas aussi grave, et les visées religieuses
sont ici assez avouées (elles ne se cachent guere de nos jours)pour
qu'on puisse dire que la psychanalyse n'y est pas intéressée.

IV - PSYCHANALYSE ET ANTHROPOLOGIE

Peut-il y avoir ou y a-t-il une discipline fondamentale qui ren-
drait compte de l'unité des sciences humaines ? Y a-t-il un objet
unique des sciences humaines ?

La psychanalyse peut-elle fonder une anthropologie ?

¢

L'anthropologie la meilleure ne peut aller plus loin que de faire
de l'homme 1'étre parlant. Je parle moi-méme d'une science définie
par son objet.

Or le sujet de l'inconscient est un €tre parlé, et c'est 1'étre de
1'homme ; si la psychanalyse doit étre une science, ce n'est pas la
un objet présentable.

En fait la psychanalyse réfute toute idée jusqu'ici présentée de
l'homme. 11 faut dire que toutes, tant qu'elles fussent, ne tenaient
plus & rien d&s avant la psychanalyse.

L'objet de la psychanalyse n'est pas 1'homme; c'est ce qui lui
manque, - non pas manque absolu, mais manque d'un objet. Encore
faut-il s'entendre sur le manque dont il s'agit, c'est celui qui met
hors de question qu'on en mentionne 1'objet.

Ce n'est pas le pain rare, c'est la brioche & quoi une Reine ren-
voyait ses peuples en temps de famine.

C'est 12 1'unité des sciences humaines si vous voulez, c'est &
dire qu'elle fait sourire si 1'on n'y reconnait la fonction d'une limite,



13

Elle fait sourire d'un certain usage de l'interprétation, comme
passez -muscade de la compréhension, Une interprétation dont on
comprend les effets, n'est pas une interprétation psychanalytique.
I1 suffit d'avoir été analysé ou d'étre analyste pour savoir cela.

C'est pourquoi la psychanalyse comme science sera structura-
liste, jusqu'au point de reconnaftre dans la science un refus du sujet.

19 février 1966



15

L'OBJET (a) DE J. LACAN,
SA LOGIQUE, ET LA THEORIE FREUDIENNE

(Convergences et interrogations)
par
André GREEN (1)

Parler de l'objet de la psychanalyse souleéve immédiatement une
question, Elle conduit & s'interroger pour savoir si l'on va traiter
de 1'objet de la psychanalyse au sens ol l'on parle de 1'objet d'une
science - ce que vise la démarche de la science en sa progression -
ou si l'on va parler du statut de 1'objet tel que le congoit la psycha-
nalyse. La surprise serait ici de montrer que ces deux sens sont
étroitement liés et interdépendants.

Littré fait remarquer qu'au mot sujet 1'Académie dit : les corps
naturels sont le sujet de la physique. Et au mot objet, elle dit enco-
re : les corps naturels sont 1'objet de la physique. Loin de nous d'y
repérer un redoublement contradictoire ou trop facilement réductible.
Nous ne nous joindrons pas non plus, brandissant cet exemple, au
choeur de tous ceux qui dénoncent dans la séparation du sujet et de
l'objet la cause de toutes les impasses théoriques dont la pensée tra-
ditionnelle se rend responsable.

Rencontrer au départ le sort lié du sujet et de 1'objet n'est ni
affirmer leur confusion, ni leur indépendance. C'est supputer que
nous allons avoir a faire face aux confrontations de l'identité et de
la différence, de la conjonction et de la disjonction, de la suture et
de la coupure. Nous aurons alors & nous demander si l'objet de la
psychanalyse - je parle maintenant de ce & quoi elle vise - peut se
suffire de cette limitation couplée a laquelle beaucoup de disciplines
contemporaines, parmi les plus avancées, se confinent.

(1) Relation écrite et développée d'une conférence prononcée au sé-
minaire du Docteur Lacan, le 21 décembre 1365



16

I -L'OBJET DE JACQUES LACAN, RAPPEL CURSIF

Examiner le réle de 1'objet (a) dans la théorie de Jacques Lacan
sera pour nous faire d'une pierre deux coups. Cela nous ménera -
c'est du moins notre projet - & en préciser le contenu dans le cadre
conceptuel qui lui est propre, d'une part, et d'autre part & marquer
les limites de l'accord de cette pensée - et sans doute de toute lapen-
sée psychanalytique-avec le structuralisme moderne.

A - Le (a), médiation du sujet & 1'Autre

Le (a) (je ne dis pas encore l'objet (a,))est présent dés le plus
ancien graphe de Lacan(1l) ol celui-ci part de la théorisation propo-
sé€ée dans le Stade du miroir (1936-1949). (a) peut se comprendre alors
dans sa relation a a' {(qui aura les plus €étroits rapports avec le futur
i (a), c'est & dire l'image spéculaire) comme élément de l'indispen-
sable médiation qui unit le sujet & 1'Autre. Il est clair que cette situa-
tion du stade du miroir - qu'il est moins important de dater comme
stade que de désigner comme situation structurante - ne peut se
comprendre que si 1'on précise que ce n'est pas ici la psychologie
qui est en cause (qu'il s'agisse de Preyer ou de Wallon) mais la psy-
chanalyse. La psychanalyse qui donne a l'enfant issu de sa mére une
signification qui pése sur tout son développement : & savoir qu'il est
le substitut du pénis dont la mere est privée el qui n'accéde a son
statut de sujet que de prendre sa place 1i oit il manque a la mére dont
il dépend. Ce substitut est le lieu et lien d'échange entre la mére et
le pere qui, pour avoir le pénis, ne peut pour autant le créer (puis-
gu'il 1'a),

La relation (a) 4 i (a) va doubler la relation que nous venons de
décrire,

B - Le (a), médiation du sujet & 1'idéal du Moi

Vient ensuite le quadrangle dit schéma R (2). Ici encore s'op-
pose le couple des tensions entre le systéme des désirs (iM) et le syste-
me des identifications (mlI). Le a s'inscrit sur la ligne (iM) qui, par-
tie du sujet S vers l'objet primordial M (la Mére) se constitue a tra-
vers les figures de l'autre imaginaire. Par contre l'a‘' s'inscrit sur

(1) Ce graphe, dit "'schéma L'", est reproduit dans 1'Introduction au
"Séminaire sur la lettre volée'. La Psychanalyse. Vol. II, p. 9

(2) Ce graphe est introduit dans "D'une question préliminaire & tout
traitement possible d'une psychose' . La Psychanalyse. Vol. II,
p. 22. Cf.infra p. 18




17

la ligne qui va du sujet & 1'Idéal du Moi & travers les formes spécu-
laires du moi. On voit comment le quadrangle dérive du Z dont il
joint les points qui dans le premier graphe ne sont atteints que par
un parcours détourné, On pourrait ici relever que dans le champ de
l'imaginaire les deux directions du sujet vont soit vers l'objet, soit
vers l'idéal. On sait que dans la pensée freudienne cette orientation
est étroitement dépendante du narcissisme. On notera alors que 1'Au-
ire, venu au lieu du Nom du Peére, situé dans le seul champ du sym-
bolique, au pdle opposé au sujet ici identique au phallus, ne s'atteint
que par les deux voies que nous venons de décrire plus haut, objec-
tale ou narcissique, mais jamais de fagon directe.

Le champ du réel est compris dans la tension des deux couples
mIxiM dont nous avons précisé la signification. Mais c'est au seul
champ du symbolique qu'apparaflt le troisiéme terme, indispensable
a la structuration du processus (1),

C - Le (a2), objet du désir

En effet, Lacan postule l'existence d'un Moi idéal comme forme
d'identification précoce du moi & certains objets qui jouent & la fois
comme objet d'amour et objet d'identification, mais en tant qu'ils
sont arrachés, découpés, prélevés sur une série qui fait apparafltre
le manque. Moi qui parle, je t'identifie a 1'objet qui te manque atoi-
méme, dit Lacan. La relation entre (a) et A est donc ainsi plus clai-
rement montrée, Si A n'atteint sa pleine signification qu'a se soute-
nir du Nom du Pére qui n'est, faut-il le préciser, ni un nom ni un
Dieu, il passe, nous l'avons vu, par le défilé maternel et ne s'atteint
que lorsque la coupure entre le sujet et 1'objet maternel le sépare ir-
rémédiablement du dit objet. Ou encore lorsque se révélera le man-
que dont est affecté 1'objet primordial, dans l'expérience de la cas-
tration, La série des castrations postulée par Freud : sevrage, dres-
sage sphinctérien, castration proprement dite, rend cette expérience
dans sa répétition, signifiante et structurante, dans sa récurrence,

(1) I1 n'est pas inutile de faire ici deux remarques :
a - dans les travaux psychanalytiques frangais se développe beau-
coup la notion de relation d'objet (Bouvet) importée des auteurs
anglo-saxons (M, Klein surtout, aprés Abraham). Lacan s'y op-
pose en soulignant 1'absence de toute référence aux éléments de
médiation dans ces conceptions. Surtout - ce qui revient peut-
€tre au méme - il condamnera cette optique en tant qu'elle dé-
bouche sur une opposition Réel-Imaginaire, en écrasant le Sym-
bolique.
b - L'opposition moi idéal - Idéal du Moi (Nunberg-Lagache) sert
de plateforme & des développements théoriques de Lacan insérés
dans la perspective du rapport a 1'Autre,



18

Schéma R

Lé gende :

I : Idéal du Moi, M : signifiant de 1'objet primordial (mere)

P : position en A (grand Autre) du nom du Pére

S : sujet
J : Imaginaire, R : réel, f: symbolique
‘@ phallus
segment iM (sur le parcours sM —, Si, Sal, Saz, Sa3. ...SM)

a : figure de l'autre imaginaire

2

segment ml (sur le parcours SI _, Sm, Sa'l, Sa'2, Sa'3.. . SI)

a' : identification du moi sur le chemin de l'identi-
fication paternelle a 1'Idéal du Moi.



19

L'objet (a) sera donc ce qui de ces expériences, va choir, com-
me dit Lacan, de sa position d'"exposant au champ de 1'Autre" (1),
mais pour atteindre A ce statut d'objet du désir. Le tribut payé aAcet-
te accession est d'exclure le sujet désirant, a dire, & nommer, l'ob-
jet du désir.

D'avoir ét€ situé au champ de 1'Autre permet maintenant de con-
cevoir la fonction de médiation qu'un tel objet joue moins entre le su-
jet et 1'Autre, que dans leur rapport ; mon désir entre dans 1'Autre
ol il est attendu, de toute éternité sous la forme de 1l'objet que je suis
en tant qu'il m'exile de ma subjectivité en résumant tous les signi-
fiants, & quoi cette subjectivité est attachée (2).

Nous savons que le fantasme permet 1'établissement de cette
formule de rapport, en tant qu'il y révéle le sujet en effacant satra-
ce. Le fantasme commé structure constitutive du sujet, ol celui-ci
s'imprime en creux, par lequel la fascination opére, ouvre sur la
relation de l'objet{a)avec le Moi idéal .

D - Le (a) fétiche

Cette formulation indique tout ce qui sépare la théorisation
de Lacan de celle des autres auteurs, Disons schématiquement qu'a-
lors que ceux-ci vont surtout marquer l'aspect positif des qualités
de 1'objet, Lacan valorise 1'approche négative. Un exemple clair nous
le montre. Devant 1'image de la mére phallique, les auteurs post-
freudiens diront qu'elle est terrifiante parce que phallique. Parce
que le phallus peut.€tre instrument de malfaisance, arme destructri-
ce, etc .., Freud disait que la sidération produite par la téte de Mé-
duse apérait parce que les reptiles qui lui tenaient lieu de chevelure
venaient nier, autant de fois qu'il y avait de serpents, la castration
qui par ce renversement se rappelait de fagon multipliée a celui qui
la voulait,annuler. Lacan suivra plus volontiers cette derniére voie.
Le cas du fétichisme sur lequel il reviendra longuement sera 1l'apo-
logue de ce mode réflexif. L'objet du fétiche sera le témoin, le voi-
le du sexe chitré - du manque au champ de 1'Autre,

E - Le (a) objet du manque, cause du désir

A propos de son séminaire sur le Banquet (3) nous apparait
avec une force particuliére la structure métonymique et métaphori-
que de 1'objet (a) dans le repérage que fait Jacques Lacan dans letex-
te de Platon de la position particulidre des agalmata, dans le dis-

(1) "Remarques sur le rapport de D.Lagache'.La Psychanalyse, vol,
VI, page 145, ‘ ,
(2) Séminaire sur "L'Angoisse'(1963)non publié . Je paraphrase
Lacan, ne pouvant le citer.
(3) Séminaire sur '"Le Banquet' (1960), non publié,




20

cours d'Alcibiade ol celui-ci dépeint Socrate : ''I1 est tout pareil &
des silénes qu'on voit plantés dans des ateliers de sculpture et que
les artistes représentent tenant un pipeau ou une flite; lés entr'ou-
vre-t-on par le milieu, on voit qu'a l'intérieur ils contiennent desfi-
gurines de dieux.' Nous avons affaire i la fois au fragment de corps,
a la partie du corps et & sa symbolisation, et ceci est & prendre a

la lettre, sous la forme de la figurine divine.

C'est justement en tant que cet objet (a) va surgir comme objet -
du manque qu'il va se déployer sur un double registre qui sera a la
fois la révélation du manque de 1'Autre et a la fois le manque telqu'il
apparait dans le processus de signification. Ce qui manque & 1'Autre,
c'est ce qu'il n'est pas donné de concevoir. Le (- S" } qui s'introduit
ici sous la forme de ce qui n'apparait pas, - c'est le Rien qui n'est
pas figurable - sous lequel s'ordonne la rencontre avec la castration
comme impensable, dont l'hiatus est comblé avec le processus de si-
gnificantisation, par le mirage du savoir. Je cite encore : "(a) sym-
bolise ce qui, dans la sphére du signifiant comme perdu se perd a la
significantisation. Ce qui résiste & cette perte est le sujet désigné ,
dés qu'entre en jeu le processus du savoir, d&s que g¢a se sait, il y
a quelque chose de perdu''. C'est cette apparition sous la forme de
1'objet du manque qui spécifie ce autour de quoi va tourner notre ex-
posé, a savoir la nature non spécularisable du (a). Tout se passe
comme si le sujet barré prend fonction de i(a) comme s'exprime
Lacan ou encore comme si,court-circuitant 1'impossible spéculari-
sation du manque, le sujet s'identifie ainsi au savoir, venant en lieu
et place de la perte qui en suscite la promotion, recouvrant cette per-
te jusqu'a l'oubli de son existence.

A partir de cette apparition du manque, va jouer la fonction de
reste issue du désir de l'autre, fonction de reste qui se manifeste
comme résidu l4ché par la barre, qui affecte le grand Autre et dont
1'homologue dans le sujet 1'intéresse au savoir. La encore Lacan fait
" une distinction d'ordre logique ol la nullification ne supprime pas
1'avoir, ce qui justement fait appargitre le reste.

Fonction de reste, c¢'est ce qui est sauvé de la menace qui pése
sur le sujet ; ''le désir se construit sur le chemin d'une question :
n'étre'', L'objet (a) est la cause du désir,

¢



21

F - Le (a), produit d'un travail

On peut penser, bien que Lacan ne le dise pas expressément,
que la dimension progression-régression peut constituer un plan
corrélatif & ceux de la conjonction-disjonction et de la suture-coupu-
re. Les développements engendrés sur le plan du savoir seront a
prendre dans leur perspective négative, renvoyant au plan de mécon-
naissance ol ils se sont organisés dans la démarche du processus de
significantisation, - qui tend sans reldche a annuler ou a nullifier la
perte de l'objet -, & ce qui s'est signifié autour de cette perte, par
les traces laissées de ce travail, dont 1l'objet (a) sera le repeérele plus
sdr, l'index de la vérité pointé vers le sujet. Freud insiste, dans
ses oeuvres terminales sur la vérité historique a laquelle vise la
"construction' de l'analyste. Le canal de la demande constitue le fil
conducteur de cet accés a la vérité, Sa fonction n'est pas seulement
de servir de guide, mais de former le dessin méme de cet itinéraire
des chemins de la vérité, ‘

Ce rappel ol nous n'avons voulu garder que le minimum indis-
pensable au développement qui va suivre va nous permettre de poser
quelques problémes. ‘

a - Etant donné la relation de l'objet (a) & la représentation il
convient de se demander quels sont les rapports de celle-ci avec la
chaine signifiante. Le manque représenté a-t-il quelque relationavec
la parole comme concaténation,

b - Faut-il accorder - en se tournant vers Freud - le statut de si-
gnifiant au seul Vorstellung - repréiasentanz ? Qu'en est-il de 1'affect ?

¢ - N'y a-t-il pas dans l'oeuvre de Freud un point quant 2 la re-
présentation qui n'a pas trouvé d'écho chez Lacan : la distinction en-
tre différents types de représentation (de mots et de choses parexem-
ple), qui pourrait conduire a différencier encore davantage, poursou-
ligner le caractére original de la concaténation freudienne.

d - Si le savoir est ce qui vient au lieu de la vérité, aprés la perte
de l'objet, n'y a-t-il pas lieu de relier l'un & l'autre par les traces de
ceite perte et la tentative de leur effacement,

Ce sont ces questions qui permettront de considérer 1'objet (a)
moins comme support de l'objet partiel que comme parcours d'une
main tragante, inscription, lettre, a.



22

II - LA SUTURE DU SIGNIFIANT, SA REPRESENTATION ET L'OB -
JET (a)

J'en viens & ce qui va constituer un autre axe de mon exposé, 2a
savoir la relation du (a) avec la coupure et la suture, et je me réfé-
rerai a l'exposé de J.A. Miller concernant la théorisation, & partir
de 1l'ouvrage de Frege, de la logique du signifiant (1), Ceci pour bien
gituer la position du nombre zéro dans la mesure ol elle va avoir une
incidence sur le destin du (a).

En vertu du principe selon lequel, pour que la vérité soit sauvée,
chaque chose est identique & soi et zéro est le nombre assigné au
concept ''non identique A soi', il n'y a pas d'objet qui tombe sous ce
concept.

Mais, dit Miller parlant de Frege, ''il a été nécessaire, afin que
fit exclue toute référence au réel, d'évoquer, au niveau du concept,
un objet non-identique & soi - rejeté ensuite de la dimension de la vé-
rité". Le O qui s'inscrit A la place du nombre consomme l'exclusion
de cet objet. Quant A cette place, dessinée par la subsomption, ol
1'objet manque, rien n'y saurait étre écrit, et s'il y faut tracer un O,
ce n'est que pour y figurer un blanc, rendre visible le manque'', 11
¥y a donc ici d'une part 1'évocation et 1'exclusion de 1'objet non-iden-
tique a soi, et d'autre part ce blanc, ce trou, a la place de l'objet
subsumé,

La notion d'unité est donnée par le concept de l'identité, concept
de l'objet subsumé., Mais sa place de un, non plus en tant qu'unité
mais en tant que nombre un, reste problématique quant 2 sa place de
premier, quant & sa primordialité, si j'ose ainsi m'exprimer.

Le nombre zéro, fait remarquer Miller, il n'est pas légitime de
le compter pour rien, et la logique voudrait alors que 1'on conftre a
ce nombre zéro le réle de premier objet.

La conséquence en est 1'identité au concept du nombre zéro qui
subsume 1'objet nombre zéro en tant qu'il est un objet. La primor-
dialité, en somme, ne peut s'instaurer sous le signe de l'unité, mais
du nombre A partir duquel le un est possible, le nombre zéro, Ainsi
un double registre recouvre un fonctionnement qu'il faut déplier pour
comprendre l'ambiguité du nombre zéro en tant qu'il inclut :

- le registre du concept de non-identique & soi
- le registre de l'objet, matrice de l'un, objet permettant l'as-
signation du nombre un.

(1) Le texte de cet exposé est paru dans le n°1 des Cahiers: pour
1'Analyse, sous le titre : "La suture'.




23

Alors se découvre la double opération :

- 1'évocation et 1'élision du non-identique & soi, avec un blanc au
niveau de l'objet subsumé permettant le nombre zéro

- l'introduction du zéro comme nombre, c'est 4 dire comme nom
signifiant et comme objet.

Cette situation a surtout un intérét pour nous en tant qu'elle spé-
cifie la structure de la concaténation, Non seulement le sujet s'exclut
de la sc®ne et de la chaihe signifiante du fait méme qu'il la constitue
comme sujet dans sa structure de concaténation, mais le premier de
ces objets joue 2 la fois comme concept et comme objet, non repré-
senté mais dénommé objet unaire et concept sur la non-identité asoi,
concept de menace pour la vérité, et ceci d'autant plus qu'il esthors-
jeu ou hors-je.

Ce concept de menace pour la vérité est pour nous concept issu
de la rencontre avec la vérité, en tant qu'il dissocie non seulement
la vérité de sa manifestation (identité & soi) mais y désigne sa place,
par le blanc ou la trace qui la négative. Il est insuffisant de n'y voir
(c'est le cas de le dire) qu'un simple rapport d'absence. Il faut enco-
re que soit ici cerné son rapport de manque & la vérité,

L'intérét pris par nous & cette confrontation avec Frege lu par
Miller est de lier le sujet au signifiant. Le sujet s'identifie a la ré-
pétition qui préside & chacune des opérations par lesquelles la conca-
ténation se noue, dans la prise de chaque fragment par celui qui le .
précéde et celui qui lui succede : dans le méme temps et dans le mé-
me mouvement, le sujet se voit autant de fois rejeté hors de la sce-
ne - et de ma chathe -, qui ainsi se constitue, Or, si l'opérationl'ex-
clut & chaque étape, la nullification ne supprime pas l'avoir qui sub-
siste pour nous, a condition de savoir la reconnaltre sous la forme
du {a).

L'effet de concaténation rejoint la définition par Lacan du signi-
fiant : "le signifiant est ce qui représente un sujet pour un autre si-
gnifiant", S'éclaire ainsi ce qu'il est des rapports du sujet et de 1'ob-
jet a, dans leurs relations de suture et de coupure. '"Si la suite des
nombres, métonymie du zéro commence par sa métaphore, dit Miller,
si le O nombre de la suite comme nombre, n'est que le tenant-lieu su-
turant de 1'absence (du zéro absolu) qui se véhicule dessous la chathe
suivant le mouvement alternatif d'une représentation et d'une exclu-
sion, - qu'est ce qui fait obstacle, A reconnaftre dans le rapport res-
titué du zéro a la suite des nombres, l'articulation la plus élémen-
taire du rapport qu'avec la chathe signifiante entretient le sujet 2",



- 24

Je laisse ici la question du rapport du sujet au grand Autre par
l'effet du zéro (1), mais vais m'employer A soulever deux problémes,
ceux de la suture et celui de la représentation.

A - Le problédme de la suture

Leclaire s'est élevé 12 contre cette suturation inférée par Miller,
La question demeure : y a -t-il ou n'y a-t-il pas suture ? Ce qui dé-
signe la position du psychanalyste a 1'endroit de la vérité ne serait-il
pas justement ce privilége de n'avoir pas i suturer ? Comment nier
qu'il n'y ait suture s'il y a concaténation,

J'en voudrais pour preuve cet argument de Freud trop souvent
oublié sur les conséquences de la castration. Si celle-ci est possible,
si la menace vient & exécution, elle ne prive pas seulement le sujet
du plaisir masturbatoire, mais elle a, comme implication hautement
redoutée, 1'impossibilité désormais définitive pour le sujet chitré de
1'union avec 1a mére, Qu'on voie ici la castration comme 1'effrondre -
ment de tout le systéme signifiant parla rupture de toute possibilité
de concaténation, explique que Freud la compare & un désastre dont
les dégdts sont incommensurables. En tous cas le pénis joue ici le
réle de médiateur de la coupure et de la suture.

Comment cela peut-il se suturer ? Jacques-Alain Miller, je viens
de le dire, a montré 1'ascension du nombre zéro, sa transgression de
la barre sous forme du un, son évanouissement lors du passage den a
n' qui est n + 1. Mais on n'a pas tort non plus de faire valoir que la

(1) Je voudrais avant d'avancer dans mon propos ouvrir une parenthé-
se sur une certaine vacillation de la pensée freudienne & ce sujet
qui a ébranlé le jugement de son commentateur Strachey dans la
Standard Edition (vol, XXII, p. 65). Elle concerne l'expression

"der Tréger des Ich-ideals" traduit par : le véhicule de 1'ldéal du
Moi, comme fonction du Sur~Moi. Ce terme de véhicule donne 2
penser. Loin qu'il faille y voir une image de support mécanique,
mais-au contraire y relever en l'occurence un des quelques indi-
ces qui nous autorisent A parler d'une coneeption du sujet de 1l'in-
conscient comme Entzweiung. La fonction de 1'Idéal "Ideal-funk-

tion'" s'y révele fondamentale, dépassant et de loin le rang d*une fonc-
fonction, mais devant se rattacher & ce que Freud nomme plus
heureusement : '"Les Grandes Institutions' qui marquent une ins-
tance,ici le Moi pour ce qu'il fait y fonctionner sous le nom d'épreu-
ve de la réalité. {Complément métapsychologique a la doctrinedes
réves). L'idée de ces Grandes Institutions me parait propre a qua-
lifier cette "fonction de 1'Idéal',




- 25

logique d'un ''concept inconscient' a des exigences qui sont internes
a sa formation. Citons ici Freud (avec Leclaire) : "Faeces", "en-
fant", "pénis" forment ainsi une unité, un concept inconscient (sit
venia verbo). Le concept nommément d'une "petite chose' qui peut
se séparer de son propre corps ( par. VII).

A une opposition du type binaire, celle que la linguistique nous
offre, celle de la phonologie ol les rapports sont toujours posés en
termes de couples antagonistes et celle qu'on met 4 la base de toute
information, on substitue ici un processus opératoire a trois termes
(n, +,n') avec évanouissement d'un terme 8it6t qu'il s'est manifesté.
Nous trouvons la une sorte de paradigme qui peut nous donner la voie
de ce que pourrait étre le découpage du signifié,

En effet les linguistes se montrent extrémement embarrassés lor:
qu'il s'agit du découpage du gignifié alors que le découpage du signi-
fiant ne présente pour eux aucune espéce de difficulté semble-t-il. Si
par exemple j'en crois Martinet je lis : "Quant A "sémantique’’, s'il
a acquis le sens qui nous intéresse, il n'en est pas moins dérivé d'une
rag¢ine qui évoque non point une réalité psychique mais bien le pro-
cessus de signification qui implique la combinaison du signifiant et du
signifié'; "'un séme en tout cas ne saurait étre autre chose qu'une uni-
té & double face'. (1).

L'embarras naft ici de ce que toute référence directe au signifié
ruinerait la démarche structuraliste, puisque son accession par la
voie du signifiant crée le détour nécessaire a une appréhension indi -
recte, relative et corrélative. En outre, et surtout, le repérage des
traits pertinents nous laisse ici dans la perplexité.

En définitive, ce qui manque ici de support consistant est la struc
ture du corps. Car l'assurance de tenir pour fermes les traits perti-
nents en phonologie ne repose-t-elle pas en définitive sur le fonction-
nement de l'appareil vocal ? Sans doute est-il sous commande nerveu-
se, ce qui explique la fascination des linguistes pour la cybernétique.
Le psychanalyste est ici le seul & se mettre a l'écoute du sens, & son
niveau, c'est i dire a considérer, en respectant la méme exigence
de référence indirecte, que le découpage passera au niveau du signi-
fié, et que c'est ce découpage méme qui impliquera un découpage du
signifiant qui rend intelligible le signifié. Ici se repére l'ambiguité
qu'il faudra bien lever, entre la conception linguistique du signifiant
et sa formulation psychanalytique telle que Lacan le congoit, Maisa
s'agit-il du méme ?

(1) A, Martinet, La linpuistique synchronique, p. 25




26

Vous avez sans doute reconnu dans cette unité & double face la
théorisation de la bande de Moebius de Lacan (1). Mais ne peut-on
pas considérer que le découpage du signifié, dans cette série méto-
nymique des différents objets partiels est représenté par le phallus,
justement, en tant qu'il vient & apparailtre, sous la forme du ( - ? )
dans ses différents objets partiels, dont la succession diachronique
vous est connue : objet oral, objet anal, objet phallique, etc ..., ces
termes ne représentant que leur repérage quant aux zones érogenes,
laissant la place & des formes plus complexes.

Ceci pourrait concilier un choix entre un systéme binaire strict
qui nous renvoie 4 des options telles qu'elles ne nous laissent pas
. de médiation tierce, et un autre systéme ot la causalité est dévelop-
pée en réseau, un systéme de type réticulaire, qui fait disparafire
tout fonctionnement de type oppositionnel,

Finalement il parait bien que la forme minima de cette structure
réticulaire est la structure triangulaire oil le tiers est évanouissant.
C'est, je crois, l'opération éclairée par le commentaire de Miller.

Ceci peut nous évoquer les diverses formes de relations aux-
quelles nous avons affaire dans 1'Oedipe ol une opposition, celle de
la différence des sexes, en tant qu'elle est supportée par le phallus
est en fait insérée dans un systéme triangulaire et ne s'appréhende
jamais que par des relations deux a deux ; oll le phallus constitue
1'étalon des échanges, sa cause.

Saussure a eu le mérite de placer au principe de la langue com-.
me systéme, la valeur, esquissant & cet endroit la comparaison avec
1'économie politique. Mais pour 1l'avoir ainsi dégagée,il n'est guére
allé plus loin et ne s'est pas posé la question de ce qui a valeur pour
le sujet parlant. Ainsi la suture s'accomplit ici en laissant se profi-

ler la valeur, en cause, sans rien nous dire d'elle,

C'est ici que nous rencontrons la fonction de la cause développée
par Jacques Lacan. Si, avec Frege, l'identité & soi a permis le pas-
sage de la chose & l'objet, ne pouvons -nous pas penser gque ce que
nous venons de montrer peut fonctionner comme relation de 1'objet
A la cause? On peut conclure que 1l'cbjet est la relation signifiante
qui peut relier les deux termes de la chose et de la cause, Nous au-
rions ici peut-étre un de ces exemples dent parle cet article aujour-
d'hui contesté de Freud sur le sens antithétique des mots primitifs
puisque nous savons que chose et cause ont une racine commune, la
médiation se trouvant ici passer par l'objet.

(1) Cette théorisation est menée au cours du présent s¢minaire de
J. Lacan.



27

En somme, nous assisterions au passage de 'l'indéterminé" a
"1'état de ce qui est ou opere', de "ce qui est en fait" 4 ""ce qui est
de l'ordre de la raison, du sujet, ou du motif" par l'intermédiaire
de l'objet en tant que sa définition-est : "ce qui se présente 2 la vue
ou affecte les sens' (1).

B - Le probléme de la représentation

Ici se pose alors notre deuxiéme probléme, & savoir celui de la
représentation. Il m'avait semblé que Miller avait fait peu de place
a toutes les références i la représentation dont Frege use. Cependant
il a conservé, dans le passage cité plus haut, la notion d'un mouve -
ment alternatif d'une représentation et d'une exclusion. La fonction
de rassemblement, de subsomption, est solidaire de la notion d'un
pouvoir qui met ensemble, et qui, au prix d'une coupure (celle du
pouvoir de rassemblement & la chose présentée), représente. C'est
la coupure qui permet la représentation, Or ici le nombre zéro figu-
re comme objet sous lequel ne tombe aucune représentation. C'est
par l'opération méme de la coupure qu' advient, s'accomplit, le su-
jet, je dirai sur le dos, aux dépens, de l'objet, Comme si 1'on pou-
vait dire : qu'importe la coupure (du sujet) puisque reste la suture
(de 1'objet (a)). C'est ce que réalise, pour ainsi dire, le sacrifice de
l'objet par le désir. Qu'importe la perte de 1'objet si le désir lui sur-
vit et lui perdure. Quelque chose aussi qui serait de 1'ordre de :1'ob-
jet est mort, vive le désir (de 1'Autre). La demande devient ce qui
assure la résurrection renouvelée du désir au cas ol il viendrait
lui-méme & manquer ; elle se formule A travers l'objet (a).

La demande que ne soutient aucune cause, cause dont l'effetest
le trou, par lequel le reste se confondrait avec la demande, n'est-
ce pas ainsi que le fou - le bouffon : Polonius - voit le fou -Hamlet
amoureux de sa fille et incertain vengeur du Pére mort - qui fera
périr un autre pére, celui del'objet de son désir (Polonius) A la sui-
te d'une "tragique méprise".

""That I have found
the very cause of Hamlet's lunacy
I will be brief. Your noble son is mad
Mad call I it ; for to define irue madness
What is't but to be nothing else but mad."

et plus loin :

(1) Les termes entre guillemets sont ceux utilisés par Littré auxar-
ticles chose, cause et objet.



28

""That we find out the cause of this effect,
Or rather say, the cause of this defect,
For this effect defective comes by cause
Thus it remains, and the remainder thus.
Perpend".

Hamlet acte II, scéne O,V, 48-9, 92-4, 100-5

IIT - LA RELATION (a) 4 i(a) ET LE PROBLEME DE LA REPRESEN -
TATION ET DE LA SPECULARISATION

Lacan insiste avec force sur le fait que 1'objet (a) n'est pas spé-
cularisable, le recours A 1'image spéculaire n'est ni l'image de l'ob-
jet ni celle de la représentation, elle est, dit Lacan dans son sémi-
naire sur l'ldentification (1962) un autre objet qui n'est pas le méme.
Il est pris dans le cadre d'une relation ol est en jeu la dialectique
narcissique dont la limite est le phallus qui y op2re sous la forme du
manque.

Or, nous venons de voir 1'objet non figurable que représente le
nombre zéro.

Qu'en est-il chez Freud ? A considérer le probléme uniquement
sous l'angle de la dialectique narcissique, on court-circuite 2 mon
avis le probléme de la représentation qui renvoie A 1'objet de la pul-
sion. Freud le désigne comme émine\mment substituable et interchan-
geable, ce qui pourrait peut-étre apparaftre comme un dédommage -
ment 3 1'impossibilité de la fuite devant les stimuli internes, procé-
dure intermédiaire, dirais-je, entre l'échange restreint et 1'échan-
ge généralisé,

I1 faut qu'a cet échange participe comme terme échangé un objet
de pulsion, ce n'est donc pas n'importe quel objet qui fait 1'affaire
dans la substitution.

Deux probleémes ici se présentent devant nous. Le premier est
celui de la distinction entre le représentant de la pulsion et 1'affect,
le second est celui de la distribution différentielle du mode de repré-
sentation.

A - Le probléme de la distinction entre le représentant de la pulsion
et 1'affect.

La distinction entre le représentant et l'affect est conjecturale
dans l'oeuvre de Freud, on le sait, Souvent la pulsion y est confon-
due avec le représentant et vice versa. Mais A la fin de son oeuvre,
nous savons qu'une distinction de plus en plus marquée est établie
oll - c'est ce que je propose de prendre en considération - 1'affect



29

prend statut de signifiant, La preuve en est que, depuis 1924,1'em-
ploi de la Verleugnung qu'on a proposé de traduire par déni est de

plus en plus spécifié ; ce qui va trouver sa formulation la plus pré-
cise dans l'article sur le fétichisme (1927) auquel Lacan se réfere

si fréquemment, 1l'article sur le clivage du Moi (1938) et enfin le cha-
pitre VIII de 1'Abrégé de psychanalyse (1939). La thése de Freud de-
vient alors que la perception tomberait sous le coup de la Verleu@ung‘
alors que l'affect tomberait sous le coup de la Verdringung.

La possibilité dans 1'alternative acceptation-refus d'un fonction-
nement gloi:al ou portant seulement sur un des termes (perception
et affect) est la condition de la suture différenciée de certaines or-
ganisations conflictuelles.

C'est 14, c'est & partir de cette distinction que Freud voit ce cli-
vage du moi : 1'Entzweiung que valorise Lacan, Or si Freud crée un
terme équivalent au refoulement, le déni, qui a mé&me valeur sémanti-
que, il faut probablement en conclure que, si seul un signifiant peut
subir ce destin, c'est que l'affect entre dans cette méme catégorie.(1)

Je pense méme que la définition du signifiant gagnerait peut-étre
4 étre complétée a la lumidre de ce qui préceéde : le signifiant serait
alors ce qui, sous peine de s'évanouir, doit pour subsister entrerdans
un systéme de transformations ol il représente un sujet pour un autre
signifiant tombant sous le coup de la barre du refoulement ou du déni
qui le contraint & la chute de son statut d'éire dans son rapport avec
la vérité, chute par laquelle il accéde ou il advient au rang de signi-
fiant dans sa résurrection.

Il y aurait un certain intérét a souligner la corrélation de ces
deux modes de signification, chacun englobant les deux mécanismes,
On ne voit dans 1'affect que la décharge, alors qu'il est - Freud le
dit pour l'angoisse - signal (signifiant pour nous), on ne voit dans le
représentant que le signifiant, alors qu'il est (dans la théorie freu-
dienne) engendrement d'un certain mode de production, donc de dé-
charge (engendré par l'impossibilité de celle -ci),

Dans Le Moi et le Ca Freud reprend la question déja évoquée,
non sans difficulté dans son article sur 1l'Inconscient, de la différen-

(1) Je voudrais signaler que j'avais attiré 1'attention sur ce point
d&s ma critique du rapport de Laplanche et Leclaire parue dans
les Temps Modernes en 1962. Mais il est clair qu'il s'agit 14 de
deux types de signifiants différents, c'est 4 dire que nous devons
garder & l'affect sa spécificité comme décharge face au repré-
sentant comme production, production en tant qu'elle est entrée
dans un systéme de transformation combinatoire,




30

ce entre le représentant et 1'affect. Ce qui qualifie 1'affect est qu'il ne
peut entrer dans aucune combinatoire. Il est refoulé, mais sa spécifi-
cité en tant que signifiant est d'étre exprimé directement, de ne pas
passer par les liens de connexion du préconscient.

Dans son séminaire surl'angoisse, Lacan a €lucidé et démontré -
ce qui déclenche l'angoisse, la fagon dont ¢a opére quand il y a de
1'angoisse. Maig je me demande q'il a bien rendu compte de ce gqu'est
1'angoisse au sens du statut qu'elle a dans la théorie. Je crois qu'il
¥y a intérét a considérer l'affect comme une forme sémantique origi-
nale 3 c6té des sémantides primaires (1) que sont les représentants ;
celui-ci fonctionnerait dans une position seconde qui lui permettrait
d'acquérir le statut de sémantide secondaire d'une nature différente
de celle du représentant et redoublant 1'Entzweiung dans cette diffé-
rence. Il y aurait 14 redoublement de la non-identité & soi par cette
disparité des deux registres du signifiant.

Contrairement 2 1'opinion recgue, il est trés curieux de voir que
Freud fait du langage ce qui transforme les processus internes en
perception, et non pas, comme on pourrait le penser, ce qui s'arra-
che du plan perceptif, et qui appartiendrait a4 1'ordre de la pensée.
Avec 1l'affect nous sommes en présence d'un effet d'effacement de la
trace pergue restituée sous forme de décharge.

Qu'en est-il du représentant ? Les considérations de terminolo-
gie ne sont pas ici inutiles. Cela n'est pas pour rien qu'on a long-
temps discuté pour savoir s'il fallait appeler le "Vorstellung repré-
sentanz " le représentant représentatif, le représentant de la repré-
séntation, le tenant-lieu de représentation. Il entre dans la combi-
natoire, nous le savons. C'est ici que commence l'ambiguité. Il n'y
entre pas A titre d'unité homogeéne identique & soi. La clairvoyance
de Freud dans son domaine a été de faire dés le départ cette distinc-
tion exclusive, présente dans vos mémoires, entre la perception et
le souvenir. Souvenons -nous du réle qu'il fait jouer & la réminiscen-
ce en tant qu'elle serait, si 1'on peut dire, le souvenir au lieu de
1'Autre, mais qui garde par devers elle la trace non sans perdre sa
qualité de souvenir si elle vient & se vivre dans l'actualité,.

B - Le probléme de la distribution différentielle du mode de repré-
sentation

Un autre type de différenciation nous intéresse ici, celui des re-
présentations de mots et des représentations de choses, distinction
qui n'est pas contingente. Je ne rappelle ceci, qui est déja connu,

(1) Ces termes sont empruntés au vocabulaire de la biologie molécu-
laire.



31

que pour avancer que : s8'il y a une théorie du signifiant chez Freud,
elle ne peut éviter de passer par le percu. Ceci est sensible dans
l'organisation du discours. Dans le récit de l'analysé, l'élabora-
tion secondaire du réve, le fantasme actuel ou ressuscité, l'image,
en sont les témoignages renouvelés dans le texte de nos séances. La
question est de savoir si tout cela est vraiment de l'ordre du percgu.

Ce représentant de la représentation montre qu'on ne peut rame-
ner son statut-a celui de la perception, Notons une fois de plus qu'il
n'est jamais question de présentation mais de représentation. Leper-
cu ne représente que le point de fascination, l'effort de centration de
la spécularisation comme dirait Lacan. Ce qui permet de fonctionner
comme zéro, est de l'ordre du sujet, mais ce qui va monter et pren-
dre la place du un est ici 1'objet (a), & condition qu'on le considere
dans cette distribution différentielle, ol la non-identité a soi se ma-
nifeste dans cette disparité,

Le point de vue économique s'illustre ici de ne pas seulement
étre en cause lorsqu'il s'agit de 1'évaluation quantitative des proces-
sus, mais de pouvoir étre identifié dans cette distribution différen-
tielle. C'est l'effet de barrage qui pése sur le discours qui contraint
non seulement & la combinatoire, mais encore aux changements de
registre, de matériau et de modes de représentation du signifiant.
Ces mutations ont pour objet d'accentuer la non-identité & soi non
seulement dans résurgence du signifiant mais dans ses métamorpho-
ses métonymiques. La métaphore s'infiltre jusque dans l'enchathe -.
ment métonymique.

Ce n'est pas pour rien que Freud oppose deux systémes : ce qui
fonctionne au niveau de 1l'un est l'identité des perceptions et dans l'au-
tre identité des pensées. C'est en tant que tous les deux ont un rap-
port & la vérité qu'ils releévent de nos concepts. Mais le point de trou-
ble et de fascination vient de ce que la perception puisse se donner
comme champ d‘'identité alors que l'identité y opere selon un regis-
tre qui n'est pas celui du pergu.

Cette identité, c'est ce qui abolit la différence comme soutenue
par le manque et qui trouve & se matérialiser dans le perc¢u, de la
méme fagon que 1'identité des pensées dans l'ordre du penser ne vient
4 étre opérante qu'apres la perte de l'objet.

Lacan ne me parait pas avoir eu tout a fait raison d'avoir séve-
rement critiqué les travaux portant: sur l'hallucination négative.
Tout au plus peut-on déplorer leurs repéres imprécis. L'hallucina-
tion négative, si elle est cette ascension du zéro en tant qu'elle ne
reléve absolument pas de la représentation, serait de 1'ordre du re-
présentant de la représentation. Sa valeur est de donner un support
2 la notion d'aphanisis dont on sait qu'elle a joué un réle si impor-
tant chez Lacan aprés Jones,




32

I1 faut aussi se souvenir de 1'alternative relevée par Lacan dans
les travaux de Jones sur la sexualité féminine, dont la portée est pro-
bablement plus vaste : ou l'objet,ou le désir. L'hallucination négative
donnerait ainsi le modéle d'une structure subjective, en tant qu'elle
implique le deuil de 1l'objet et 1'avénement d'un sujet négativé rendu
aingi apte au désir. Ne peut-on rappeler ici que les premiers modes
de la représentation du sujet le premier i (a) - est justement le pro-
duit d'une représentation homologue de 1'hallucination négative : la
main négative de l'artiste apparue dans le contour de la peinture qui
en délimite la forme. On voit alors comment vient se placer le fan-
tasme, puisque c'est la fonction que Lacan lui assigne de rendre le
plaisir apte au désir. Ici donc apparail une forme d'émergence d'un
sujet qui échapperait & l'anéantissement de la puissance signifiante
dans 1'aphanisis, puisque 1l'hallucination négative arrive & se produi-
re mais comme manque spécularisé, Elle me paraft étre le rapport
inaugural de l'identification narcissique au sens de Freud congue com-
me rapport au deuil de 1'objet primordial. Elle est le point de rencon-
tre de la coupure et de la suture.

Il devient clair que ce proces est le méme qui fonde le désir com-
me désir de 1'Autre, puisque le deuil s'est interposé dans la relation
du sujet a4 1'Autre et du sujet 4 l'objet.

Si le (a) joue entre toutes ces formes (on peut dire qu'il se joue
de la fascination du percu en parcourant ces registres), c'est bien
parce qu'il est, non comme pergu, mais comme parcours du sujet,
circuit du discours. J'en donnerai un exemple pris dans Othello, Dans
Othellg, c'est le mouchoir qui peut apparaitre comme (a). En fait, c'est
c'est 14 que nous sommes témoins de 1'effort de fascination du pergu,
la vérité est que ce n'’est pas tant le mouchoir qui importe que le cir-
cuit qu'il fait de la magicienne qui 1'a donné a la meére d'Othello ou
du pére A celle-ci (les deux versions sont dans Othello) jusqu'a abou -
tir sur le lit de Bianca, la putain, pour finalement révéler Othello &4
son désir, "'ma mere est une putain'. Ce qu'il faut démontrer a 1'aide
du savoir, car Othello cherche comme tout jaloux l'aveu plus que la
vérité,

N'est-ce pas alors ainsi qu'il convient d'entendre son soliloque,
lors de l'entrée dans la chambre nuptiale ol il va donner la mort &
Desgdémone, pour faire de sa nuit de noces une nuit de deuil,

"It is the cause, it is the cause my soul
Let me not name it to you, you chaste stars,
It is the cause'’,

(Acte V, scéne 2, 1-3).

La fonction de 1a cause est ici ordonnatrice de la perception, in-
dubitable, du mouchoir de sa mére entre les mains de la putain.



33

Freud souligne dans 1'Abrégé de Psychanalyse que nous vivons
dans l'espoir que nos instruments de perception de la réalité s'af-
finant, nous pourrions finalement accéder a la certitude du monde
sensible. En fait il accentue une fois de plus 1'affirmation que la réa
lité est inconnaissable et que nous ne pouvons nous permettre que la
déduction du vrai A partir des connexions et des interdépendances
existant entre les divers ordres du percu. Ceci est évidemment affir-
mer la prééminence du symbolique, si besoin en est.

Mais son originalité fut d'introduire au niveau du percgu un ordre,
une organisation, qui permette de sortir dudilemme de 1'apparence
et de la réalité, pour lui substituer celui de 1'idéal (Idealfunktion) et
de la vérité, ce couple fonctionnant aussi bien dans l'ordre du percu
que du pensé, La confusion répétée plus d'une fois entre le symbole
et le symbolique  doit nous rendre attentifs & ne pas prendre 1l'un
pour l'autre,

Qu'advient-il alors de l'objet (a) ? Celui-ci existe comme struc-
ture de transformation ou l'objet du désir procéde & une nouvelle mu-
‘tation et oll c'est le désir qui devient objet. Par quelle opération le
recoupement & travers la non-identité & soi de ces formes énumérées
s'accomplit-il ? Je crois qu'on peut les saisir selon les deux grands
axes de la synchronie et de la diachronie en prenant pour référence
la théorisation de Freud.

1 - Dans l'axe de la synchronie, nous avons une série formée par
les pensées en tant qu'il s'agit des pensées de l'inconscient (et ol il
faut distinguer entre les reprégentations de mots et les représenta-
tions de choses), les affects (comme signifiants secondaires) et deux
autres catégories qui me paraissent devoir entrer en considération
pour autant que ncus les observons dans la situation analytique et non
hors d'elle ; je pense aux états du corps propre - dépersonnalisation
ou hypochondrie, etc ... et A toutes les manifestations qui relévent de
ce que les auteurs anglais appellent les parapraxies comme expres-

sion du registre de 1'acte (l'acting-in et non l'acting-out).

2 - Mais nous pouvons repérer également une autre série sur l'axe
de la diachronie qui est l'axe de la succession des objets oral, anal,
phallique, etc ... Je me demande si 1'objet scopique et 1'objet auditif
que Lacan fait entrer dans ce registre gagnent a €tre inclus dans cette
série et s'ils ne font pas plutét partie de ce registre de transmission
entre la synchronie et la diachronie que 1'on peut repérer dans le dis-
cours sous les formes diverses du réve et de son élaboration secon-
daire, du phantasme, du souvenir, de la réminiscence, bref de tou-
tes ces voies qui font fonctionner la synchronie et la diachronie, C'est
sur ce prélévement que s'opére la création de l'objet {(a) ol le désgir
devient objet et rend compte des positions subjectives. Cette non-
identité a soi que le blanc figure est liée pour moi au processus d'ef-
facement de la trace. C'est cela qul contraint ce systéme & la trans-
formation.




34

IV - IDENTITE ET NON-IDENTITE A SOI : LA PULSION DE MORT

Le signifiant révele le sujet mais en effacant sa trace, dit Lacan.
C'est 14, je crois, que se situe le divorce avec toute la pensée struc-
turaliste non-psychanalytique : dans 1'opposition visible -invisible,
dans l'opposition percu-savoir, nous mettons en jeu l'ordre de la
vérité, mais en tant que cette vérité passe toujours par le probléme
de l'effacement de la trace,

Freud dit dans -‘Moise et le monothéisme (1938) : "Dans ses

conséquences, la distorsion d'un texte ressemble 4 un meurtre, la
difficulté n'est pas d'en perpétrer l'acte, mais de se débarrasser

des traces'". Or, c'est ce processus qui, A partir des traces, per-
met de remonter a leur cause que nous trouvons le processus méme
de la paternité. Dans  Moise et le monothéisme , toujours, repre-
nant une remarque déja émise au moment de ‘1'Homme aux Rats , il
rappelle que la maternité est révélée par les sens tandis que la pater-
nité est une 'conjecture: basée sur des déductions et des hypothéses,
Le fait de donner ainsi le pas au processus cogitatif sur la perception
sensorielle" fut lourd de conséquences pour 1'humanité",

Je fais ici remarquer que si Freud a &tabli un lien trés étroit
entre le phallus et la castration, entre la curiosité sexuelle et la
procréation, il me paraft curieux qu'il n'ait jamais de fagon explici-
te mis en relation le réle du phallus dans la procréation, dans le
désir d'enfant chez l'enfant ou dans la curiosité sexuelle,

Ce qui au niveau du sujet fonctionne comme cause (dans la re-
cherche de la vérité en tant qu'elle est question des origines, rap-
port au géniteur) fonctionne comme Loi au niveau socio-anthropolo-
gique. Ici aussi la combinatoire n'entre en action que sous la contrain-

te de la rigle.

A 13 prohibition de 1'inceste, interdiction au vu et au su de tous
qui retranche la mére et les soeurs du choix pour désigner d'autres
objets & leur place, s'adjoint le rituel funéraire qui établit la présen-
ce de l'absent, du Pére mort. Double processus, remarquons-le, de
coupure et de suture. Parmi les vivants, coupure de la mére et su-
ture par ses substituts, parmi les morts suture de la disparition du
Pére par le rituel ou le totem qui lui est consacré, coupure de luipar
1'au-deld inacessible ou il se tient désormais,

Nous avons 1a un exemple . frappant de la coupure entre Lévi-
Strauss et Freud, qui s'illusire dans une rencontre inattendue.

A propos du masque (1) Lévi-Strauss insiste sur la fonction &
la fois négative (de dissimulation) et positive (d'accession a un autre

(1) "Entretiens avec Jean Pouillon,' L'Oeil, n° 62, février 1960



35

monde). Mais il paraft s'agir pour lui d'une homologie, d'une corres-
pondance telle que dans cette réalité biface rien n'est d'aucune fagon
perdu en route. On pourrait poser la question : qu'est-ce qui contraint
a la dissimulation, qu'est-ce qui force a cette structure sur un double
plan ?

Lévi-Strauss parle d'un masque (Hamshamtsés) des Indiens Kwa-
kiutl fait de plusieurs volets articulés qui permettent de dévoiler, de
"démasquer" (sic) la face humaine d'un dieu caché sous la forme ex-
térieure du corbeau, Nous tombons d'accord avec lui pour conclure
"qu'on masque non pour suggérer, mais finalement pour dévoiler",
or ce masque déployé fait apparaftre la face humaine, dans ce qu'on
pourrait prendre pour le fond de la gueule du corbeau. Il ne faut pas
beaucoup forcer les faits pour dire que la figure ici présentée fait
apparafire les quatre demi moitiés du bec (2 supérieures et 2 infé-
rieures) comme les 4 membres d'un personnage dont le tronc est re-
présenté par la face du dieu. L'analogie entre cette représentation et
celle dont Freud fait état dans un texte extrémement court - il s'agit
des Paralléles mythologigues & une représentation obsesgionnelle -
est frappante. Il y décrit une représentation obsédante qui vient han-
ter le patient sous la dénomination de Vater Arsch, et ol est imaginé
un personnage constitué par un tronc et la partie inférieure de celui-
ci, ses quatre membres, et oll manquent les organes génitaux et la
téte, la face étant dessinée sur le ventre (1).

Freud de conclure au lien entre le Vater Arsch, le Cul du Pére,
et le patriarche, ce sujet portant bien entendu une vénération toute
filiale & 1'auteur de ses jours, comme tout obsessionnel.

Il me semble que ce que manque Lévi-Strauss,c'est ce sacrifice
de la téte et des organes génitaux que représente le masque Kwakiutl,
qui déborde le rapport du montré ou caché, mais révéle un rapport
du dévoilé a l'effacé, au barré, au manque. La cause du désir estici.

La métonymie est pointée par Freud dans la représentation du
corps substitutive au manque d'une de ses parties, les génitoires.
Tout ceci prend sa valeur de nous ouvrir 3 l'intérét pris par Freud
a la fin de sa vie & Moise, non pas seulement en raison de sa quali-
té de Juif, mais aussi parce que le monothéisme y apparaitt étroite-
ment lié 4 1'interdiction de l'idolitrie et & l'effacement total de tout
signe de la présence de Dieu autrement que sous la forme des Noms
du pére (Yahve, Elohim, Adonaf), Notons encore ici le redoublement
de la non-identité & soi,

(1) Ceci évoque les tétes A jambes et les grylles gothiques sur les-
quelles G. Lascault a attiré mon attention cf, J. Baltrusaitis
""Le Moyen-Age fantastique' (chap. I)



36

Le travail de la pulsion de mort qui toujours oeuvre dans le si-
lence se repére dans cette réduction - le mot est & prendre dans tou-
tes ses dimensions - qui s'efforce de toujours atteindre a ce point
d'absence par ol . le sujet rejoint sa dépendance a 1'Autre, a s'iden-
tifier lui-méme & son propre effacement. La mutation du signifiant,
son épiphanie sous ses formes polymorphes et distribuées, indique
le sursaut qu'il entend opposer - comme dans le réve - a cet anéan-
tissement et son effort par lequel il perdure profondément travesti et
modifié, comme témoin, "

Faut-il voir encore ici un trait marquant du judaisme dans le si-
lence qu'il fait de la vie dans l'au-dela ? Les deux faits sont peut-
étre liés , Mais pour comprendre la logique de l'effacement de la
trace, peut-étre faut-il recourir a d'autres catégories temporo-
spatiales que celles que nous connaissons, Peut-étre faut-il y trou-
ver ici les structures d'un temps et d'un espace que seuls les préso-
cratiques ont pu nous révéler, directement ou & travers les analyses
de Vernant et Beaufret,tous deux d'une fagon trés différente, mais ot
notre surprise est de constater que ce temps et cet espace, ces lieux
et cette mémoire au sens des Grecs, la cure analytique nous en four-
nit 1l'acces privilégié.

Le (a) se révile sous les structures de la nosographie comme
organisation épisémantique et gous les modes du discours de l'analy-
sé, de sa part sémantophore. Les analystes ont 12 le passage d'une
porte étroite. L'approche d'une technique psychanalytique structura-
le me parait devoir étre basée sur la différenciation des représen-
tants et de l'affect et sur la distribution différentielle des représen-
tants.

On est extrément frappé A la lecture des travaux de technique
psychanalytique de constater la carence totale sur tout ce qui concer-
ne les modes de discours de l'analysé. Nous connaissons pourtant tous
les difficull s considérables des cures qui ne se conforment pas au
modele établi par Freud de l'association libre. Ce qui y manque le
plus souvent est cette distribution différentielle des modes de repré-
sentation qui témoigne de la non-identité & soi du signifiant condition
nécessaire de l'analyse. Je ne signale ce point que comme champ de
recherches possibles sans pouvoir m'y arréter davantage.

¢

La difficulté essentielle de l'investigation psychanalytique vient
de ce qu'elle est un discours contraint : il ne s'agit plus seulement
de communiquer, mais de tout dire de la part de l'analysé, Du cété
de 1'analyste, elle est une parole courante - verba volant - que ce-
lui-ci ne peut comme le linguiste ou 1'ethnologue enfermer dans sa
bofte. L'analyste court aprés la parole de l'analysé, Si la pulsion de
mort infiltre la parole de l'analysé, dans le silence vers lequel elle
le pousse toujours, c'est A une parole vivante que l'analyste a 2 faire ;




37

vivante par son refus d'étre réduite au silence, vivante par son carac~
tere réfractaire a tout embaumement ol le texte enfin conditionné se
préte a tous les traitements auxquels les hommes du savoir le sou-
mettent.

Nous saurons au juste ce qu'est le (a) lorsque nous aurons par-
couru le champ des positions subjectives. Nous aurons alors une vi-
sion qui sera correspondante de celle du philosophe qui pense 1'his-
toire et la culture a travers les modes de découverte du mouvement
des idées, de lart, de la science de son temps, mais comme un milieu
polymorphe, hétérogeéne ou s'illustrent diverses formes d'aliénation.
Qu'on ne s'y trompe pas cependant. Le psychanalyste, ici, n'est pas
disposé a abandonner sa priorité & quiconque dans l'examen de ces
faits, Quitte & étre taxé d'impérialisme, il restera toujours en arrét
devant cette affirmation de Freud que les religions de 1'humanité en
représentent les systémes obsessionnels, tout comme les diverses
philosophies en représentent les systémes paranofaques. Les uns et
les autres sont valorisés en tant qu'ils permettent au sujet de se sen-
tir meilleur, dit Freud, pour avoir ainsi échappé au désir et réussi a
y installer autre chose 2 sa place. Et nous aurions ici, dans l'ordre
des projections du fonctionnement de la psyché, les premiers éléments
d'une conception ou d'une théorie mimétique du fonctionnement du sujet
La psychanalyse n'a pas encore épuisé les ressources de la mimesis,

Il est insuffisant d'attribuer au psychanalyste une fonction de dé-
mystification qui permette de conserver un cogito purgé et purifié,
C'est en fait parce que Freud part de ce qui est scorie, déchet, faux-
pas, qu'il découvre la structure du sujet comme rapport & la vérité,
Celle -ci est peut-étre moins proche de l'image de Prométhée chassé
pour avoir dérobé le feu que de celle de Philoctete abandonné des siens
sur une {le déserte & cause de sa puante blessure,




COMMUNICATIONS LINGUISTIQUE ET SPECULAIRE

L
(Modeles génétiques et modeles pathologiques)

par

Luce TIRIGARAY

L'intégration réciproque du corps et du langage, d'ol s'origine
l'imaginaire, décentre I'homme par rapport 2 lui-méme et marque le
début de son errance. L'impossible retour au corps comme au lieu
sir de son identité A soi en est 1'inéluctable corollaire, Il n'est plus
que médiatisé par le langage et sa trace ne pourra étre retrouvée que
dans la parole de l'autre,

Au niveau du vécu, cet imaginaire premier est A repérer dans
les fantasmes primordiaux qui forment les structures profondes des
comportements humains, Spécification originelle de l'imaginaire, le
fantasme l'est sur un mode subi, passif, témoin de la contingence
du devenir d'un sujet -"je' - traversé initialement par le monde et
le langage. A trop se définir, le fantasme se mue en chdines. Le
hasard alors se veut nécessité, le possible est réduit a une réalité
linéaire. A la parole de l'autre revient de débrider ce qui ainsi se
sclérose. Repassant par certains chemins, elle en redéploie tous
les carrefours sauf a4 se vouloir borne pour d'immuables tracés. Cet-
te parole est peut-€tre celle de 1'analyste, mais plus encore celle de
l'amant, et aussi du poéte, Toutes ayant cette visée de rejoindre au
plus prés l'intégration initiatique du corps et du langage, non en
une circonférence toujours recommencée, mais en une spirale dont
les révolutions s'approchent plus ou moins du lieu d'origine, D'ol
leur pouvoir incantatoire, et qu'elles libérent, pour un temps, 1'hom-
me de ses fantasmagories, rendant le sujet & ce qui, sous son histoi-

(») Tout modeéle théorique est une construction dont la relative adéqua-
quation 4 la réalité est a vérifier au niveau de l'efficacité de ses
manipulations. Son aspect génétique releve de la fiction qui a par-
tie li¢e avec l'instrument d'analyse.



40

re, se trame de plus essentiel que son histoire, comme son silence
et son fondement méme .

En ce temps 13, 1'homme n'a pas le langage. Monde, il en est
le jeu sans pouvoir s'en jouer. Du signifiant encore il ne dispose pas.
Mais le discours de 1'autre en lui dépose ses traces indélébiles, le
constituant comme matrice signifiante, Discours d'amour dont lui-
méme souvent fournit le contenu. Et en cette dyade primitive que
1'homme forme avec l'autre, il est tour a tour signifiant ou signifié,.
Mais il n'est pas encore structuré comme "un'' par le signifiant et
a fortiori n'a pas la maftrise du signe en sa double face. C'est dire
que le sujet n'est pas posé dans sa singularité, Et la corrélationlin-
guistique du fantasme est & chercher du c6té du verbe en sa forme
infinitive, wverbe substantif, impersonnelle, intemporelle.

-II -

L'incidence d'une parole tierce sur le rapport du ''sujet' 2 1'au-
tre, du 'sujet' au langage, est décisive. Qu'un tiers s'introduise dans
la primitive relation de l'enfant A la mére, et le "je' et le "tu" («)
s'en trouvent fondés, comme disjoints, séparés. Le mono-logue ini-
tial devient possibilité de dialogue. Mais cette opposition du "je' aun
"tu", du "tu'" au "je", reste un "on'" sans possibilité de rétrover-
sion ni de permutation, - le p&re n'étant qu'un autre ''tu'’, - sile
pére et la mére ensemble ne communiquent,

Dans ce dialogue entre "tui' et "tu2", dont il s'éprouve comme
exclu, - tout en étant inclus a la communication, - se fonde, pour
le sujet, devenu dés lors étre de langage, la possibilité de 1la com-
munication par l'intégration du code, C'est A éprouver que le "tu"
qu'est pour lui le pére - ou la mere - est un "je'' dans la communi-
cation avec la mére, comme la meére est un "je" quand elle s'adres-
se au pere, et donc que le "je'' et le '"tu" sont permutables, sont
rapports et non termes, que le sujet entre dans le circuit de 1'échan-

ge.

Mais cela suppose qu'il ait été constitué - de méme que dans
l'alternative permutation les deux autres termes de l'échange -

(#) Les guillemets indiquent que le concept est posé sans €tre réali-
sé dans le discours, Les parenthéses signalent qu'il s'agit des
protagonistes de 1'énonciation. La double apostrophe - 'je' - est
employée pour désigner les sujets et objets de 1'énoncé,



41

comme un "il"'. Le "il", a ce niveau, qu'est-il, sinon le "zéro",
condition de la permutation du "je" et du "tu", en quelque sorte forme
vide qui répond de la structure ? Evoquant, sans lui étre semblable,
cette case vide qui, au jeu d'échecs ou de dames, permet au pion de
venir se situer au lieu d'un autre et réciproquement. Le statut de ce
*11} n'est en rien semblable 4 celui du 'je!' et du Hu' malgré 1l'ambi-
guité qui veut qu'on le gitue a leur c6té, en le réifiant, au rang des
pronoms personnels. Il n'est rien ni personne, mais possibilité d'i-
dentification et de permutation du "je'" et du "tu", de "qui émet" et
de "qui regoit", seuls termes effectifs de la communication. Impli-
qué dans la communication comme sa possibilité méme de fonction -
nement, ce troisidme nombre, ou mieux ce quatrigme, - "je", "tul",
"tug", "ily", - est un blanc, un vide, le lieu d'une exclusion, la né-
gation qui permet a une structure d'exister en tant que telle.

Situé en ce lieu, l'enfant est exclu de la communication tout en
y étant intégré, Cela suppose, pour lui, le passage par une premie-
re mort, expérience du néant. Le sujet aussitét s'y constitue comme

un -J:— voire par l'identification au pére, & la mére, émet-

teurs ou récepteurs de l'échange auquel il assiste.

La constitution du circuit de 1'échange n'est autre que la mise en
place de la structure oedipienne. La notion d'agent castrateur s'y
trouve reléguée au rang de fantasmagorie, réification diachronique
trompeuse d'un fonctiomnement synchronique. De méme, en délé-
guer la fonction au seul pére parait doublement abusif. Parce qu'aus-
si bien 1la m&re que le pére sont alternativement "je" et "tu" en leur
échange, origine sans doute de l'ambivalence oedipienne. Mais le cas-
trateur, s'il existe, est & chercher ailleurs, dans les conditions mé-
mes de la structure de la communication.

Les choses autrement peuvent étre reprises. En leur rapport
initial, non réversible, le "je" et le "tu" forment le "on". Indiffée
renciation des personnes, de l'identique et du non-identique, ce ''on"
est déja possibilité de leur future disjonction. Qu'un troisiéme ter-
me intervienne et le "'on'" se divise une premigre fois en un

[je = on] + [tu1 = onl + [tug = on] . Cette premiére division
et mise en place des personnes que traduit le +, addition et disjonc -
tion, laisse, on le voit, place 4 l'indétermination. Le "je'" y est en-
core "je + tul" et/ou "je + tug". L'identité & soi avec l'identité &
l'autre s'y confond. C'est d'étre "je + tuy + tu," que le "on' devient
possibilité de disjonction et de permutation des personnes. Dans 1'é -
change entre le "tui" et le "tus", au lieu du "je" il vient & se situer,
posant du méme coup l'identité 4 soi comme la réversibilité du locu~
teur et du récepteur du message auquel il assiste.

On voit 1'analogie, A ce niveau, du statut du "on" et du "zéro"
dans le fonctionnement de la structure de 1'échange. A le bien sai-
sir on comprend que l'inconscient puisse étre fondé comme structure
et non comme contenu,




42

A ce stade, fictif bien sdr, le fonctionnement de 1'échange n'est
pas encore la communication linguistique. Et cette structuration
premiére tombera au rang du non-su, parce que non-dit, a jamais
insaisissable par le sujet et pourtant fondant ses comportements,
comme ses paroles. L'objet de 1'échange reste & instituer, a fonder.

I1 va surgir de ce tour de passe-passe évoqué par Miller (1) &
propos de l'engendrement de la suite des nombres chez Frege. Car
le "zéro" va y étre compté comme "un", le "ilg" comme "i11"."I1;"
du "110" est l'assomptmn signifiante, constitutive du référent. Il cons-—
titue 1€ prenner objét de 1d communication comme -—1-%-(; Clest, par
exemple, 2 étre nommé, comme exclu de la communication, dans le
dialogue pére-mére, que le sujet, le ''zéro", devient 'il]', Mais aus-
8i bien & étre désigné comme 'fils', 'homme' ou 'femme’, 'Jean’,
par une parole du pére, garant de la matrice de la communication.
Le nom propre figure le mieux ce paradoxe de l'engendrement du 'un'
a partir du ''zéro". Pur signifiant du "zéro" du sujet, il le constitue
comme 'un' en l'insérant du méme coup dans cet ensemble ouvert de
'un' + 'un' + 'un' ete. que sont les noms propres (2). Ensemble jamais
clos de ce qu'un autre sujet peut venir s'y insérer et que l'engendre-
ment du 'un' 3 partir du ''zéro'' est répétitif pour tous les sujets pos-
sibles. Mais cet engendrement est aussi condition de 1'ordination des
objets de la communication, comme le "zéro" 1'est de 1'ordination de
la suite des nombres. Car -1—i-1- est non seulement insertion possible

o

du monde comme objet de 1'échange, mais encore butée de sa structu-
ration en sous-ensembles organisés, toujours définis de se référer au
"zéro' du sujet. C'est ainsi que l'on pourra figurer 1'ensemble des
animés et des inanimés comme (1) + (2), la sommation des personnes,
des animaux et des choses comme (1) + (2) + (3), etc . Cette structu-
ration du monde, dont la complexité est incomparable avec 1'é€lémen-
taire rappel qui vient d'en €étre fait, est toujours remaniable, etd'ail-
leurs jama.s achevée ni vraiment suturable, de s'originer d'un '"zéro".

La constitution de l'objet de la communication, du 'il, ', est pas-
sage par une mort corrélative de la structuration du sujet ]lu1 -méme
comme signifiant, fini, 'un'. Mais cette mort est condition de l'inser-
tion du sujet, du "zéro dans la chatne, de son apparition, de sa fi-
guration, dans l'ordre du signifiant. Sans doute, n'est-elle encore ici
gu'au lieu de la parole de 1'autre dont le sujet est objet, et commetel
assimilable au monde, & l'inanimé, Qu'il le nomme & son tour cet
autre, et le signifiant, de son représenté deviendra le représentant.
Cela suppose, on le sait, que le sujet s'identifie aux garants de la pa-

(1) MILLER J.A,, "La Suture", Cahiers pour l'analyse, I, pp. 43- 60,

(2) TOGEBY K., Structure immanente de la langue francaise, 1965,
Larousse, p. 157, citant S, MILL, BRONDAL, HIELMSLEV.




43

je_
ily

ilg
‘ on

va-et-vient de sa structuration par le signifiant & la mafitrise de celui-
ci, nail le sujet dans sa singularité,

role. Il pourra alors se symbo.iiser comme . Ainsi, dans le

A l'exclusion, condition de 1'établissement de la structure de
I'échange, répond donc la finitude, inhérente & son objet. Ainsi, le
double aspect de néant et de finitude de la mort est, pour l'homme,
déja inscrit aux prémisses mémes de la communication, D'ou vient,
sans doute, que cette mort il peut de quelque fagon l'anticiper puisque
aussi bien il la vit dés qu'iatroduit & 1'ordre symbolique. Il lui suffit
de retourner comme fin ce qui est origine.

Le 'il]1' correspond plus précisément au 'il' rangé aux cétés de
'je' et 'tu’ parmi les pronoms personnels. Mais, contrairement a
ceux-ci, du genre - 'il'/'elle' - et du nombre - 'il', 'elle!/'ils', 'elles'
il porte déja la marque, signe de son statut d'objet de la communica-
tion. Au reste, la constitution du 'il1' permet la disjonction du "je" lui
méme en (je), sujet de 1l'énonciation, et 'je!, sujet de l'énoncé. Si le
premier sous-tend tout énoncé, il ne s'y exprime pas, ne s'y réalise
pas pour autant. Ambigu A ce titre, "(je) 'Je' désire'' peut s'opposer
a " (je) 'Tu' désires" ou les deux sujets apparaissent nettement dis-
sociés, Mais c'est 14 trop simplifier. Car le (je) peut s'absenter du
'je' ou se déguiser en 'tu', en 'il', mieux encore figurer sous 1'ano-
nymat du 'on'. La voie se trouve ouverte aux leurres et tromperies
du discours, évitement par le sujet d'un premier risque de finitude,
de réification, mais encore preuve de l'impossible coincidence du
(je) et du 'je', Aussi, 1'énoncé n'est-il jamais i prendre comme tel
mais comme €nigme, rébus, ol le sujet s'occulte., Le savoir est,
de la pratique analytique, l'un des plus .sllrs atouts,

Possibilité pour le sujet de s'absenter du discours, le 'il{' est
aussi condition d'inclusion ou d'exclusion du monde comme sujet de
l'énoncé, Et c'est le 'nous' - 'je' + 'tu' / 'il', mais encore 'je' +
'i1' / 'tu' ou 'je' + 'tu' + 'ils' animés / 'ils' inanimés - ou le 'vous'

- 'tu' +'il' / 'je'. Il ne s'agit plus & ce niveau de la primordiale
indifférenciation des personnes, du monde et des personnes, du 'on"
initial, La marque du genre, comme du nombre, que portent les z* —
tributs en fait foi . Les personnes ici se somment comme unités dis -
jointes et spécifiées, le monde se divise en animés et non-animés.

Objets des protagonistes de l'énonciation, 'je', 'tu', ne se don-
nent pas explicitement comme tels. Leur fonction de sujet peut mas-
quer le fait qu'en ce sujet déja ils s'objectivent, De méme, et plus
sirement, en la totalité de leurs énoncés dont 1'analyse peut, du su-
jet, retrouver les traces, et méme fonder la science.



44

Ce qui explicitement se donne comme objet est 1'objet de 1'énon -
cé. Et c'est le 'me' - le 'te’, le 'se’, etc. Point de convergence des
quets de 1'énoncé et de 1'énonc1at10n le 'me' est possibilité partiel-
le et illusoire sans doute, pour le sujet de maftriser son objectiva-
tion, mais parfois cession concertée de celle-ci A l'autre. ''Je me
vois' s'oppose ici & "Tu me vois". D'ailleurs, le 'me' est toujours
appropriation précaire, problématique. Se faire objet y comporte
toujours le risque d'étre possédé. Seule la disjonction 'se'/'le' pal-
lie cette ambiguité. "Il se voit" mais "Je le vois". Mais si 'le' est
alors objet pour le sujet que je suis, 'il' de son image ne peut vrai-
ment jouir, constitué déja qu'il est comme objet pour moi en tant que
sujet. Et de lui se regardant c'est encore moi qui ai le spectacle.
Ainsi, se faire objet est-il, sans recours, possible capture parl'au-
tre.

Plus subtile est la maftrise offerte par 'Je me plais" ot 1'énoncé
lui-méme est repris comme objet du sujet de l'énonciation, C'est
le (tu) 14 qu'on cherche & évincer comme lieu méme de toute aliéna-
tion, Le discours sur soi se retourne, se boucle, Il enveloppe le su-
jet, 1'emprisonne dans sa circularité, ses récurrences,. Le (je) va-
cille d'avoir manqué son appel au (tu). Il se redouble en ses paroles,
se fige en ses énoncés, dont la totalité s'édifie peu & peu comme un

"moi®,

Or, le "moi'', qu'il se nomme ou se donne 2 voir dans la totalité
du discours, est objectivation du sujet, mais encore sa chute au rang
des objets inanimés. On dit 'le moi'. C'est le 'me’' coupé de ses liens
dialectiques au sujet, trace de celui-ci sans doute mais désaffectée,
ou il ne subsiste que comme réification opaque et muette, un parmi
les multiples objets du monde. A moins que, manquant ce temps du
retour au (je), il ne s'y abolisse. Le 'moi’ alors est le sujet fait mon-
de.

A toutes les étapes d'indifférenciation et de différenciation des
personnes se retrouve le "on'. Confusion de 1l'identique et du non-
identique, il est encore condition de leur disjonction., P6le de négati-
vité, Or, il est remarquable que le 'on', sujet animé, jamais ne se
fait objet de 1'énoncé, Tout au plus l'est-il des protagonistes de 1'é-
nonciation, commutable alors avec 'ill', ou plus exactement, avec
‘quelqu'un' ou 'personne', asexué, non nombrable. Mais cet emploi
est d'ailleurs ambigu. Car en ce 'on' le (je) ou le (tu) souvent se
masquent, '"On dit" n'est pas loin de "(je) ... dis" ou "(tu) ... dis".
Qu'il suppose l'inclusion du sujet - ''On viendra demain' - le 'on'
laisse celui-ci indéterminé, incernable par l'autre, sans genre ni
discrimination propre. Ainsi apparaft-il comme le refuge de la sub-
jectivité, au plus prés du '"zéro" qui la fonde, ou de l'inconscient qui
1a sous-tend.



45

De ce 'on', le '¢a' se donne comme l'envers dans la primitive
disjonction des personnes et des choses, des animés et des non-ani-
més. Aussi est-il, dans son éventuelle substitution au "on", réifica-

tion de l'inconscient,
un
A l'imposition du nom propre, qui le constitue comme g7,

le sujet répond donc par son apparition masquée et fuyante dans les
pronoms personnels. L'un comme les autres ont, de 1l'avis des linguis~
tes, un signifié '"zéro", facon ambigué de repérer l'apparition du su-
jet dans le discours et la difficulté 4 le cerner par des critéres lin-
guistiques (1).

-1 -

L'expérience spéculaire se donne comme lieu d'une reprise pos-
sible des premidres intégrations du corps et du langage fondatrices
du sujet. Comme telle, elle est un moment privilégié pour en mar-
quer les assomptions comme les refus, les prolongements ou les
carences,

La spécularisation («) est d'abord expérience perceptive de la
communication linguistique en sa structure -"je", "tu", "ilg", - et
il 1l
ilg
donne & voir le signifiant constitutif de "il1". Elle figure l'engendre-
ment de "il1", le surgissement paradoxal de 1'unité a partir du "zéro",
D'oll la jubilation et aussi le recul devant ce double aspect d'identi-
fication, mais encore d'exclusion et de finitude, que comporte la struc-
turation signifiante, Le '"tu" est & chercher du c6té de celui vers le-
quel l'enfant se retourne (2), Pour le sujet, les choses sont moins
111
I, °

son objet primordial . Dévoilement d'un imaginaire second, elle

simples du fait de ses scissions. il est encore le "(je)" qui de

(1) JAKOBSON R., Les Embrayeurs, Essais de linguistique générale,
Editions de Minuit, 1963, p. 177, TOGEBY K., op.cit., p. 157
se référant &4 Hjelmslev.

{#) Au niveau spéculaire, les termes du schéma de communication ne
se donnent jamais comme réalisations d'un discours, D'ol l'emploi
constant des guillemets dans les paragraphes consacrés 2 la "com-
munication' spéculaire.

(+) LACAN J., "Le stade du miroir comme formateur de la fonction
du Je.'Revue francaise de Psychanalyse, XIII, n° 4, 1949,




46

son image a la jouissance, regard qui peut s'ouvrir ou se clore &
son gré sur son spectacle, - ce qui n'est pas le cas pour les oreil-
les qui ne peuvent se refuser A entendre, évocation de la future marf-
trise, voire contestation, du signifiant. Reste le "on" primordial,
chu, pour tout dire l'inconscient. Non spécularisable, il est a quel-
que titre gardien de la spécularisation, Témoin de son inadéquation,
il assure le mouvement de retour, et ce "battement en éclipses' du
sujet qui veut qu'a chaque instant il s'évanouisse pourressurgircom-
me "un'', en une répétition irréductible A toute continuité temporel-
le, & un infini autre que dénombrable, succession itérative.

L'image spéculaire, visualisation du signifiant, révéle de celui-
ci les effets, Ses pouvoirs structurants s'illustrent bien de l'antici-
pation neurologique qu'elle permet & l'enfant engore immature, an-
ticipation possible de ce qu'il se trouve par le signifiant constitué
comme ''un'". Mais cette unification est aussi disjdnction. Si 1'ima-
ge unifie, elle sépare. 'Un", l'enfant se retourne vers sa meére, de-
venue autre. De confondus qu'ils étaient, les voila juxtaposés, addi-
tionnés comme "un" + "un"., La Gestalt de l'image, au méme titre que
le caractére discret du signifiant, instaure le discontinu. Ils ont une
identique fonction de coupure. Ainsi l'image spéculaire, comme et en
tant que signifiant, est-elle porteuse de mort. C'est comme corrélat
de la structuration qu'elle s'impose. Car la vie est jaillissement in-
formel, expansion sans limites ni ruptures, Et cette forme définie du
moi, de l'alter ego spéculaire, (ou du nom propre), fige le réel en le
déterminant, en le découpant, A 1'informe continu de 1'imaginaire
premier, nocturne, gardien de la vie, s'oppose donc la formalisation
discriminante d'un imaginaire second, diurne, et qui a partie liée
avec la mort.

La mort ailleurs encore est & retrouver. Toute structure suppo-
se une exclusion, un ensemble vide, sa négation, condition méme de
son fonctionnement. De la formalisation imaginaire choit toujours
un réel non structuré, Le signifiant au signifié est toujours inadé-
quat ; le continu est irréductible au discontinu, Face & son image,
le sujet s'éprouve comme situé au lieu de cette exclusion, non spé-
cularisable en sa tripartition - "je", "zéro', "on" - et pourtantcons-
titué comme tel par la spécularisation, Ainsi, l'expérience spéculai-
re est-elle réminiscence de ce passage par le néant que suppose l'in-
troduction du sujet dans l'ordre du signifiant, figurée au mieux par
I'imposition du nom propre.

Cette absence du sujet de son image, comme de son nom, expli-
que sans doute leur pouvoir déréalisant, C'est 12 ol il n'est pas que
le sujet est constitué comme identique a soi. D'oll s'ouvre pour lui
le défilé des captures par l’espace, ou par le discours, fascinants
de ce qu'il croit qu'ils détiennent le chiffre de son identité dont le
paradoxal engendrement lui reste scotome. Sans doute & se tourner




47

vers l'autre, et particuliérement vers le garant de la communica-
tion, en apprendrait-il davantage sur sa fondamentale aliénation au
monde symbolique médiatisée par le tribut au signifiant, Et encore.
Cet autre n'est fondé de pouvoir que de s'éire d'abord plié & un or-
dre établi, représentant d'une loi & laquelle lui-méme est soumis.
Et vouloir remonter & une cause premieére serait sans fin, et d'ail-
leurs inutile, puisque cette aliénation est inscrite au principe méme
du fonctionnement synchronique de la structure de l'échange linguis-
tiqgue. Le miroir a cette sujétion sociale semble offrir une échappatoi-
re. L'homme pourrait se conférer le signifiant, maiilre alors de son
identité, affranchi de sa dépendance & la parole de l'autre.

Pourquoi pas alors cette nouvelle version de la ''chute" : 1'hom-~
me en la femme reconnut son image et se crut maitre de l'univers.
Aussi bien, c'est le jour ot Adam a eu une compagne, non véritable=-
ment autre mais tirée de lui, qu'il s'est s¢paré de Dieu, reniant son
assujettissement au verbe. (On comprend que la manducation de 1'en-
semble vide n'ait pas aidé 2 la circulation du signifiant pas plus d'ail-
leurs que sa figuration sous forme d'objet comestible ne facilite la
compréhension de la partie qui se joue).

Pour séduisante qu'elle soit, l'identification spéculaire n'en est
pas moins aliénation spatiale.. A tout prendre, le miroir tient
place, en un premier temps, de cet autre, lieu premier d'identifica-
tion, d'autant plus redoutable d'étre muet, médiation immeédiate (1),
nén dialectisable. Ainsi l'identification spéculaire est-elle pour
l'homme dévoilement de sa liberté, mais encore possibilité de sa

folie. Aliénation la plus fascinante comme la plus sdre.

Cette aliénation spatiale n'évite d'ailleurs pas la dépendance a
1'autre, aussi fondamentale en un premier temps 2 l'identificationspé-
culaire qu'a celle résultant de l'imposition du nom propre. Car sans
sa présence, le rapport de mon image & son corps que j'établis en
me retournant vers lui, mon spectacle me reste étranger. C'est un
autre la que je rencontre, non véritablement autre d'ailleurs car
l'autre au monde encore se confond, pas plus posé dans sa singula-
rité que je ne puis 1'étre dans la mienne. C'est la présence d'un' tu"
qui permet l'exclusion du monde et sa constitution en ensemble vide.
Deés lors, la structure que constituent les rapports entre mon regard,
mon image et son "corps", peut fonctionner dans l'alternative com-
mutation de ses trois termes. Le regard de l'autre - "(tu)" - estdonc
de mon identification spéculaire le témoin partagé et nécessaire.

(1) LACAN J., Propos sur la causalité psychique, in Le Probléme
de la psychogénése des névroses et des psychoses, Desclée de
Brouwor, 1950, pp. 21-60,




48

Son appropriation comme mienne -"'me''- reste ambigu&. Pour nos
regards, -'"(je)" et "(tu)", - nos images respectives sont alternati-
vement objets, Pour qu'elles prennent valeur de redoublement de

la réalité, nos "corps' auront A étre, a leur tour, exclus, nos ima-
ges juxtaposées devenant le commun objet de notre échange comme
les éventuels sujets de nos énoncés. Ce n'est que dans un dernier
temps que le "tu" lui-méme pourra étre constitué en ensemble vide,
laissant comme seuls termes de la structure mon regard, - "(je)"-,
mon image, et le ‘

——

Alors, de l'imgge spéculaire, lieu de mon identification, je puis
feindre la possession, me la donner ou me la reprendre & mon gré,
jouer a la modifier, préfiguration ludique, au méme titre que les
jeux syllabiques du jeune enfant, de mes pouvoirs sur le signifiant.
Mais cette maltrise est ambigué. Le sujet s'y épuise en une réitéra-
tion stéréotypée, juxtaposition de métaphores qui, de jouer la pos-
session du &, n'en permet pas le surgissement réel dans la li-
néarité de la chafne signifiante, )

Car l'tmage est un signifiant trompeur. Elle se donne d'emblée
comme un discours global, fini. Et la comparaison de deux images
spéculaires est plutét mise en présence de deux ensembles autono-
mes d'un méme paradigme que véritable renvoi d'un signifiant & un
autre signifiant, et moins encore établissement entre eux d'une conti-
guité autre que simple juxtaposition sans constitution possible d'un
énoncé spéculaire. Ce texte total, je puis essayer de l'articuler par
mes grimaces, simulacres d'énoncés. Il n'empéche que ceux-cis'ins-
crivent alors dans une matrice déja donnée, et que, le premier étant
€émis, le dernier ne l'est pas moins. Si 1l'on veut, au niveau du texte
spéculaire, A implique A,~- A+ B - C > D -+ A,—etnonZz, en
une redondance maximale, une récursivité totale. Que jugeant cette
itération insupportable, le sujet en vienne & se balafrer, le texte,
certes, s'en trouve changé, mais il est alors irréductible au préceé -
dent, nouvel ensemble sans rapport, ni lien, a l'ensemble antérieur.
C'est dire que ce signifiant global qu'est l'image en miroir exclut
toute possibilité de succession temporelle. Car pas plus qu'elle ne
peut étre associée & une autre image, elle ne porte en elle la mar-
que de celle qui 1'a précédée ou la suivra. Telle la chaine signifiante
du discours. Et dans cet énoncé intemporel, pure métaphore, le su-
jet ne trouve pas i s'exercer,

A la totalité du texte répond, dans la spécularisation, 1'instabi-
lité des termes de la '"communication', Car le regard s'y trouve
constitué & la fois, et simultanément, comme émetteur et récepteur
du message. L'image définit le "il{'", mais est encore possible sujet
ou objet de 1'énoncé - '"je'" ou "me" - voire méme sujet de 1'énoncia -
tion, - "(je)". Sans doute, de telles permutations se retrouvent-elles
dans l'échange linguistique, mais elles se réalisent alors dans lasuc-
cessivité temporelle, C'est tout a tour, et non simultanément, que




49

1'on peut fonctionner comme émetteur ou récepteur du message. Cet-
te inscription, dans une durée, de l'énoncé reléve alors de l'adéqua-
tion imparfaite du signifiant au signifié qui contraint au déroulement
temporel du discours. Ainsi, au niveau des termes de 1l'échange,
peut-on opposer l'instabilité diachronique de la communication 4 cel-
le, synchronique, de la spécularisation,

Ces modalités différentielles du "discours" spéculaire trouvent
leur explication dans les propriétés mémes de la structure en cause.
Elle ne fonctionne plus grice 2 1l'inadéquation relative du signifiant
au signifié, mais par un jeu de permutations de deux signifiants pour
un signifié, dont la relance est & chercher dans le fait que la mise
n'est jamais engagée de fagon irréversible. Ce qui se repére dans
le fait que le sujet s'approprie son image, sa métaphore, dés l'ins-
tant oll elle se constitue, mais sans assurance, pour lui, de s"y sai-
sir vraiment. ‘

Ce type de structure se retrouve d'ailleurs & un autre niveau dans
la communication linguistique, celui de 1'écriture qui, au sujet, per-
met un redoublement spéculaire de sa parole. :

- IV -

Les avatars de la spécularisation, et bien sir les distorsions
du langage, sont toujours 2 comprendre comme expressions d'une pri-
mordiale absence, ou du moins précarité, de l'ensemble vide, du
"zéro", qui sous-tend la structure de 1'échange et garantit son fonc-
tionnement, De n'avoir pas, au lieu de ce ''zéro', été situé, et donc
de n'avoir pu assumer cette non-identité a soi, condition méme de
son identification, le sujet, si tant est qu'il existe alors, ne peut re-
connaftre 1'image en miroir comme mé&me et autre que soi, et pas
plus apparaftre, tout en restant exclu, au fil du discours. S'il n'est
pas de se confondre avec le signifiant, m&me & prétendre le nier, il
est aussi menacé d'en refuser les effets ou d'y trouver une trop exac-
te adéquation a lui-méme, voire de vouloir en jouir en éludant sa

loi (% .

“(+) Les transformations effectuées ici sur le modele théorique pré-
cédemment défini ne prétendent pas rendre compte, dans une pre-
miére analyse, de toutes les désorganisations des communica-
tions linguistique et spéculaire. Elles ont valeur exemplaire et
définissent un programme futur de recherches,



50

C'est au niveau de ses géniteurs que la carence est déja & re-
trouver pour le psychotique. On convient de dire que de sa mére il
fut l'objet partiel. Sans doute est-ce affirmer que d'emblée il fut
constitué par elle comme projection réifiante de son inconscient.

De n'avoir, elle-mé&me, assumé la non-identité & soi, elle ne peut

a son enfant consentir le statut d'altérité. De son désir qui, déslors,
est voué A étre partiel, il sera le support signifiant. LLe mé&me sort,
.d'ailleurs, échoit au pére, A moins que, de la loi, il n'apparaisse
comme le simple signifiant., Quoi qu'il en soit, les rapports de la
meére a son homme, comme i son enfant, se structurent dans la per-
mutation de deux signifiants pour un signifié, rappel de la structure
spéculaire. La triangulation ici ne s'établit jamais, qui suppose, au.
lieu des protagonistes de 1'échange, deux signifiés pour un signifiant
et, au niveau de la structure, trois signifiés pour deux signifiants,
Ce défaut de triangulation fait que 1'enfant jamais n'acquerra le sta-
tut d'unité distinctive, privé par 13 autant d'un étagement propre au
signifié - il se donne comme un pur objet signifié, au monde confondu -
que de toute possibilité de représentation dans la chai‘ne_fignifiante.
De n'avoir été constitué en un premier temps comme 1 1 ., il est

~ destiné a n'étre que le représentant du désir de sa meére.; %ans ac-
cés possible pour lui & la fonction de représentation,

La mise en présence du miroir signifie pour le psychotique la
confrontation du pur signifiant qu'il est a cet autre signifiant, spécu-
laire, qui le redouble. Qu'il retourne le miroir, ou s'en détourne,
cherche derrié¢re la glace la trace d'un signifié ou encore voie dans
l'image son pére, manifeste . bien ce que cette collation a d'insup-
portable, L'image spéculaire se présente a lui comme le lieu d'une
déprivation signifiante, laissé comme néant face au miroir qui as-
sume 12 son seul titre a 1'existence. A moins que, se retournant
vers sa meére, il ne vive cette insoutenable contradiction d'étre 2
la fois soi et son contraire, support signifiant et sa négation de son
seul signifié a elle, Ainsi est-il affronté a &tre étagement métapho-
rique de la vie et de la mort au lieu d'en vivre la succession méto-
nymique, seule supportable. L'angoisse qui en résulte n'aura deces-
se qu'a aboutir a-la levée de cette intolérable ambiguité. Se fondre a
1'image - on dit "entrer dans le miroir'" - ou la nier, réductions d'un
des termes de la contradiction, apparaissent ainsi comme les deux
. seules issues possibles.

Pour le névrosé, les questions sont & poser neon au niveau de la
formation méme du systéme de 1'échange mais en termes de dyna-
mique de son fonctionnement. Si la structure de la communication
est ici fondée, il lui arrive de se gripper, se figer, jusqu'au suspens
des échanges, Ces stases de 1'économie du systéme se comprennent
d'étre référées au primordial vécu d'objet désiré qui conditionneles
modalités d'acceés au statut de sujet désirant, et parlant,



51

L'hystérique d'amour n'a pas assez eu. Du moins est-ce son
fantasme le plus irréductible. Du désir de sa mére, il s'éprouve
comme signifiant marqué du signe de 1'incomplétude, voire du rejet.
Dérisoire de ne pouvoir soutenir la comparaison avec le signifiant
phallique lui-m&me. L'fimpuissance, ou l'intolérance abusive, dupeé-
re législateur laissent la mére A sa démesure, son refus ou son in-
capacité a symboliser de quelque fagon son désir, a l'arréter a quel-
que objet, trop peu assurée peut-&tre du reste qui va choir, lui
permettant d'en changer.

Ainsi le "il1" est-il pour 1'hystérique toujours a élaborer, a

suspendre dans ses vertus unifiantes, menace d'exclusion du champ
de désir dont il se soutient. Son identité & soi sera donc précaire, et
d'ailleurs redoutée, Il ne 1'accepte qu'en tant que fragment, facette
d'une unité toujours i venir, contestée dés qu'on prétend 1'y surpren-
dre en sa totalité, Le sujet pitit de ce refus, ce morcellement, du
signifiant qui 'e'.urait a le constituer. Il est toujours a naftre, en train
de najtre, arrété au temps métaphorique de sa structuration, qu'il
recommence encore et encore, s'épuisant & étre cet objet idéal enfin
assumable parce que conforme & celui qu'il pressent au lieu du désir
de l'autre. Entreprise sisyphéenne, car l'autre n'est jamais cet au-
tre premier qui 1'a marqué du signe - et chez qui, fantasme et/ou
réalité, on devine quelque irréductible insatisfaction,

La confrontation au miroir a, pour 1'hystérique, valeur d'épreu-
ve, celle de son insignifiance. L'image qui, 1&, se dévoile a lui com-
me lieu de son unité, il la récuse comme impropre a retenir le re-
gard de l'autre, Sans cesse ébauchée, mais pour &tre niée, elle inau-
gure un défilé intarissable d'esquisses, qui parfois se télescopent,
mais dont la finition est suspendue a 1l'obtention d'un morcellement
vaincu, d'un rassemblement spatial d'identifications multiples, hé-
térogénes, unité désirable d'étre ajournée et d'ailleurs impossible,
Car ces spécularisations, qui se veulent partielles, sont encore la-
biles, vécues dans l'instant, hors de toute contiguité temporelle qui
en autorise un jour la sommation. Et le recommencement du moment
métaphorique de sa constitution aboutit, chez 1'hystérique, & poser
le "il;" comme transcendance au regard de laquelle tous les il;',
i1". , etc ... s'effondrent comme inadéquations dérisoires. A élu-
der ainsi la fonction de coupure du signifiant, toujours & pallier son
incomplétude, le sujet manque le temps de son évanouissement, mais
encore celui, corrélatif, ol exclu mais pourtant partie prenante il
pourrait reésurgirdans la succession métonymique. C'est dire que
1'image ici sera avant tout objet - "il;" - pour l'autre - seul vérita-
ble sujet -'{je)" - et non reprise A son compte par le sujet lui-méme
de sa représentation - ''me" ou "moi'. Que 1'image se hasarde &
étre sujet d'énoncé, ce ne pourra étre qu'a la condition d'en laisser
la responsabilité a 1'autre, signifiée par le point d'interrogation qui,
a ponctuer la grimace, le sourire, ou le masque, en réveéle la pré-



52

caire assomption, Jamais réductible i 1'ensemble vide, sans risque
d'évanescence pour le sujet lui-méme, 1'autre reste donc le garant
immédiat de toute parole comme de tout désir,

L'obsessionnel, voila sa force et son drame, s'est senti trop
aimé. Par sa mere, il fut jugé signifiant trop adéquat a son désir,
marqué, quant & lui, du signe de la compréhension, voire de 1'excés.
Ce n'est pas que la référence au signifiant phallique fasse ici tota-
lement défaut, mais elle est renvoi & un ailleurs, 4 quelque héros
absent, dont la mort serait A tout prendre la plus sfire garantie de
non-intrusion, De ne jamais s'incarner en la personne d'un pére 'vi-
vant', elle laisse 1'enfant & sa certitude d'étre pour le présent ré-
pondant exhaustif du désir de sa mére, non soumis & ces inversions
de polarité qui sont les risques du désir comme les marques de son
actualité,

La dénomination n'a rien pour inquiéter l'obsessionnel, le con-
firmant dans sa singularité d'étre désiré. Son nom sera pour lui
embléme, insigne; et sans doute épitaphe, de son statut phallique,

Il s'éprouve trop identique & soi, trop exacte adéquation de son si-
gnifié 4 son signifiant, Et dans cet équilibre stable, le sujet s'enkys-
te, rivé i ce qu'il était, incapable de se libérer pour un perpétuel -
devenir. La barre qui sépare le "il{" des autres participants a 1'¢-
change ici s'épaissit, entrafnant la stéréotypie du discours, la récur-
rence des énoncés, S'ils sont entendus comme vides, ce n'est pas
que le sujet en soit absent. Il s'y redouble au contraire tout entier,
mais dans cette métonymie de soi, repérable par l'autre dans les
boucles mémes de ses palabres, il cherche 2 se ressaisir sans ar-
river jamais & s'exprimer vraiment. Mort dés que né.

L'obsessionnel se plait aux réflexions spéculaires. Il aime y
vérifier la permanence de son identité A soi et s'en réassurer la
maiftrise, La spécularisation est, pour lui, sans risques, fixé a ce
temps ol l'image est & contempler - "me", "moi" - non plus a inves-
tir - "il;" , Et pour mieux en accaparer le spectacle, il évince tout
autre regard, Le "(tu)'" est d'ailleurs d'autant plus facilement exclu
que possédé en son désir au niveau de 1'image elle-méme. C'est 1a
que comme ''(tu)" il pourra ressurgir neutralisé dans ses fonctions
aliénantes, pour un dialogue fictif. Seul, face au miroir, maftre ab-
solu du signifiant, 1'obsessionnel va tenter d'en esquiver les pou-
voirs fascinants par un examen minutieux, un inventaire exhaustif,
mimes d'une véritable succession temporelle, En fait, ces puresmé-
tonymies s'inscrivent dans une circularité envofitante, plus piétine-
ments d'un prisonnier que véritable progression, Et l'obsessionnel,
lui, ne s'y trompe pas, toujours tourné vers son passé, a chercher
quoi ? Les traces perdues du sujet ?



93

Le fait que le sujet soit introduit dans 1'ordre signifiant en tant
que représentant d'un systéme de connotations, et non comme déno-
tation, permet ainsi de rendre compte de ses difficultés futures a
soutenir la dynamique des échanges. Qu'il ait été, en un premier
temps, marqué du signe + ou du signe -, contrarie ce va-et-vient de
1'exclusion & 1'excés qui est la condition de son émergence effective
dans le discours. C'est 4 lui restituer sa non-identité a soi, cette
identité au '"zéro' qui permet 1'inversion du signe, que devra s'em-
ployer 1'analyste. Cela suppose qu'il tienne, quant & lui, la gageure
de fonctionner comme ''zéro', ensemble vide, garant pour un temps
du libre jeu de la structure.

L'image spéculaire est analogon du signifiant, mais non du lan-
gage en sa double face, Le signifié est & chercher du cot€ du non-
spécularisable, Et pour reprendre cette fiction génétique du stade
du miroir, si l'image figure le signifiant, c'est par le "on'' que s'in-
troduit le signifié c'est lui qui tombera sous le signifiant pour lui
donner sens. Le regard figure ce sujet qui du signifiant se joue, Ain-
si se profilent les distorsions du langage.

Le schizophréne qui manque ce va-et-vient du miroir & son
"ecorps' est le jeu du signifiant. Son discours évoque une langue nou-
velle, toute en substitutions, en néo-formes qu'il veut équivalentes,
pseudo-métaphores puisqu'elles n'ont pas véritablement de chiffre.
L'axe de la contiguité ici s'évanouit. Feu d'artifice, son discoursifas-
cine par sa liberté de création, sa désinvolture ludique, Mais qu'il
n'ait pas de sens se repere dans les fadings de 1'intonation et de 1'ar-
ticulation comme dans les moments de perplexité ot le "sujet”, a
1'écoute, attend que la langue, d'elle-méme, reprenne ses jeux, dont
il est le porte-parole et non vraiment le locuteur. La langue, deve-
nue activité libre des générations et transformations, ici tiendrait
lieu de sujet de 1'énonciation.

Pour le délirant, il en va autrement. Sa forclusion de 1'image
spéculaire deviendra élaboration d'un systéme clos, palliatif de 1'i-
mage manquante., Le langage, chez lui, se fige en totalités fascinan-
tes ol s'aliene le "'sujet'’. L.es mots ne peuvent plus lui servir de
monnaie d'échange. Ils lui sont a la fois trop semblables et trop
inaccessibles. Inaccessibles parce que semblables., C'est un essai
de structuration du "moi" que figure le délire et le "'sujet' serait a
repérer dans le point fragile et fécond du systéme, le défilé par ou
il se nourrit.



54

Le dément, lui, et des études ont été faites qui attestent la per-
te chez lui de la reconnaissance de 1'image en miroir (1), est pur
objet d'énoncé. Son discours incoercible s'étale sur la chaine, plat,
trés pauvre en langue. Lui aussi "est parlé", non par la langue, mais
par le langage, devenu un systéme figé de générations incontrdlées.
D' o0l cette succession interminable d'énoncés idiosémiologiques qui
vont se stéréotypant au fur et & mesure des troubles mnésiques et du
rétrécissement du champ de 1'expérience immeédiate.

Parlera-t-on de distorsions du langage chez le névrosé ? Non,
sans doute, Et pourtant,

L'hystérique ne tarit pas de paroles, Parole pleine, oui, mais
qu'il conteste aussitét. 1L.A n'est pas vraiment ce qu'il voulait dire,
Qu'on n'aille surtout pas le prendre au mot, C'est sa hantise, Et de
reprendre le défilé des signifiants, en retenant un pour le rejeter
aussitdt et en élire un autre, qu'il renie sitdét émis. C'est sans fin,
Car pas plus que son image ne lui est tolérable, il n'accepte de se
déterminer en son discours. Le défilé des signifiants comme celui
des images, son discours en zig-zag, les masques dont il change
a tout propos, disent assez son désir d'un discours total qui englo-
berait tous les signifiants cormme son image serait 4 facettes innom-
brables, voire contradictoires. Et apres ? Il s'égare dans ses énon-
cés, ne se reconnaft plus en ses masques. S'angoisse.''Qui suis-je ?"
"Qu'est-ce donc que cela veut dire ? ''s'inquidte-t-il, vous interro-
ge-t-il, Perdu, il se tourne vers vous, Car, de son discours, enfin
il pressent le sujet. C'est vous,

Combien différentes les prudentes et redondantes paroles de
1'obsessionnel. Il se complaft en son discours., Le polit, le fignole.
Il est 1'homme d'un seul énoncé, comme d'une image unique. Il vous
le resservira encore et encore, différemment serti ou préparé. Ne
vous eun formalisez pas. Ce n'est pas qu'il vous prenne pour sourd
ou benét. Il vous ignore. Il se parle. Vous n'étes que prétexte, spec-
tateur a peine admis du dialogue qu'il se tient et qui se perpétuera,
vous absent. Moins vous vous manifesterez, mieux il se sentira, car
de son discours non plus que de son image, il n'admet la contesta-
tion, Seul votre silence, le suspens de votre propre désir, peut in-
terrompre un jour le flux de ces énoncés redondants, énoncés d'énon-
cés, par prudence souvent vides. "A qui parlais-je ? " s'interrompt-
il, Si, persevérant, vous résistez i 1'envie de placer votre mot, scan-
dant ce seul silence ol enfin il vous parle, peut-&tre son désir pourra-

(1) AJURIAGUERRA J, de, et Coll. "A propos de quelques conduites
devant le miroir de sujets atteints de syndromes démentiels du
grand 4ge'', Neuropsychologia, vol, 7, n®l,juin 1963, pp. 59-73.

~



55

t-il se libérer de la capture du regard, d'une adéquation trop parfai-
te au signifiant, pour un vrai dialogue,

Ainsi, les distorsions du langage peuvent-elles étre rapprochées
de celles de 1l'expérience spéculaire., Prévalence aberrante du si-
gnifiant ou du signifié, de 1'image ou du ''corps'. Morcellement.
Surinvestissement. Métaphores juxtaposées ou métonymies figées.
Ce n'est pas dire que l'expérience spéculaire se confonde avec l'ex-
périence de la communication parlée, Elle la figure. L'une suppose
1'autre. Et qu'un des termes de la spécularisation vienne 4 manquer,
a vaciller, et le discours qui le sous-tend en est 1'origine qui vacil-
le ou qui manque (*)

(#») Au niveau du modéle théorique, le sujet est a retrouver dans le
"zéro' qui le fonde et dans la structure qui le singularise,



97

SUR PLATON . A PROPOS DU SOPHISTE

‘

LE SIMULACRE

par

X. AUDOUARD

Nai
Méves

"Ecrrw

— Oui
— C'est entendu

— C'est ainsi

Tt foTae

- D'accord
TC pfv  — Indubitablement
Méeha J¢ — Parfaitement
2 xgéeratx — Evidemment

/\s'ru.c &qué FTCTH
/\e'ya

— Tu dis le vrai

— Dis toujours

15, “)’514 — Qu'en dis-tu

MMaye riv ovy — C'est tout a fait mon avis.

Voila les seules paroles de Théétete, ce ''bienheureux jeune
homme'' choisi dans ton cercle, 6 Socrate, pour faire écho au dis-
cours maieutique de 1'Etranger, offrir en réplique son désir au dé-
sir de 1'Etranger, \

C'est un drdle de "'bienheureux jeune homme'' dont je me vois
contraint aujourd’hui de tenir le réle devant vous, pris que je suis
a 1'hamecgon du maftre, avant de 1'étre & celui du questionnaire,

Ne pensez-vous pas irrésistiblement, a entendre ainsi s'ouvrir
et se refermer, comme un clapet, la bouche de Théététe, a la suc-
cion de 1'air par le poisson qui s'asphyxie dans la main du pécheur ?



58

Un Etranger arrive dans le cercle auquel Socrate a donné ren-
dez-vous la veille ; il vient d'Elée, d'auprés Parménide et Zénon.
De nos jours, il nous viendrait assurément des U, S. A, Peut-étre
est-il aujourd'hui parmi nous - peut-&tre méme en nous, pourquoi
pas ? Cet autre viendrait en notre cercle nous interroger sur le so-
phiste, qui a mis la vérité dans de beaux draps, depuis qu'il lui a
fait perdre ses bases mémes : d'étre référée i la vérité !

L.a preuve, le début du dialogue de Platon nous l'administre sans
nous le dire : personne ne saura en effet qui dans ce dialogue concer-
nant la définition du pé@cheur a la ligne, est le poisson et qui est le
pécheur ... La bouche de Théétete s'ouvre et se ferme sur 1'hame-
¢on tendu par 1'Etranger, mais 1'Etranger est bien plutdt le poisson,
puisque l'entreprise de son discours est d'échapper aux réts tendus par
le sophiste ; mais le sophiste lni-méme, n'est-ce pas lui qu'il faut
saisir et prendre dans la nasse, en le péchant au fil des dichotomies
gréce auxquelles on atteindra enfin sa définition ?

Ou est donc passé le pécheur ?

Suivant le point de vue que 1'on adopte, Théétete-le-poisson pé-
chera aprés tout dans la bouche de 1'Etranger, la vérité qu'il veut
saisir ; ou bien 1'Etranger péchera, dans 1'accord de Théétete, la
reddition du sophiste ; ou ne serait-ce pas plutét que le sophiste ait
pé€ché, a force d'appéts, les deux qui parlent de lui, puisque en fin de
compte, 1'Etranger et Théétete vont se prendre au jeu d'un énorme
sophisme, qui consistera a utiliser, d'entrée de jeu, comme base
essentielle de leur rencontre, cela méme qu'ils cherchent a obtenir
dans leur rencontre : que la participation, la communauté, la xocvw -

véx donne, dans le jeu de ce qui est et de ce qui est autre, un
statut recevable aux ?NVt&eHa‘t« , aux simulacres, et le sophiste
soutient que c'est purement et simplement du non-étre,

Mais de mr&@me que le poisson est le véritable pé&cheur, que le
pé€cheur se fait plut6t le poisson de son poisson, que le pécheur pas-
se dans le poisson et le poisson passe dans le pécheur - de méme,
vous allez le reconnaitre, la méthode grice a laquelle 1'Etranger va
poursuivre la définition du Sophiste et qui rappelle la dichotomie,
fait passer ce qui était prédicat en sujet - posant d'abord de ce fait un
sujet dont on ne sait plus quoi faire, puisqu'il reste indépendant des
sujets et des prédicats qu'il engendre, et qui est d'abord le pécheur
a la ligne, ensuite le sophiste : voyez plutdt :

" L'Etranger - Que pourrions-nous donc proposer qui soit facile a
connaftre et minime, tout en comportant une définition non
moins laborieuse que ne ferait n'importe quel sujet plus con-
sidérable ? Le pécheur a la ligne, par exemple, n'est-ce
pas 14 un sujet notoire et qui ne réclame point une trop gran-
de attention ?



59

Théétete - Si

L'Etranger - Et pourtant, dans la méthode qu'il comporte, dans sa dé-
finition, nous ne manquerons point, j'espére, de trouver profi
pour le dessein que nous poursuivons,

Théététe - Ce serait excellent.

L'Etranger - Et bien, voici par ol nous l'aborderons. Dis-moi, est-
ce un art, ou sinon un art, quelque autre faculté que nous lui
reconnaftrons ?

Théétete - Lui dénier I'art serait la réponse la moins admissible,

L'BEtranger - Mais tout ce qui est vraiment art se résume, en somme,
sous deux formes,

Théététe - Lesquelles ?

L'Etranger - L'agriculture et tous les soins consacrés a 1'entretien
des corps mortels ; tout travail relatif & ce qui, composé
et faconné, est compris sous le nom d'objet mobilier : la
mimétique enfin ; tout cet ensemble n'a-t-il pas vraiment
droit 4 une appellation unique ?

Théététe - Comment cela et & quelle appellation ?

L'Etranger - Pour tout ce que, d'un non-&tre antérieur, on améne
postérieurement & 1'étre, amener, c'est produire, &tre
amené, c'est pouvons-nous dire, &tre produit.

Théétete - Bien,

L'Etranger - Or ce pouvoir est propre a tous les arts que nous venons
d'énumérer,

Théététe - En effet,

L'Etranger - Production, voila donc l'appellation sous laquelle il les
faut rassembler.

Théétete - Soit.

L'Etranger - Aprés cela vient tout ce qui a forme de discipline et de
connaissance, puis de gain pécuniaire, de lutte, de chasse,
Rien de tout cela ne fabrique en effet ; c'est du préexistant,
du déja produit, que tantét on y capture par la parole ou l'ac-



60

tion, tantdét on y défend contre qui le veut capturer. Le
mieux serait donc, en somme, de relier ensemble toutes
ces parties sous le nom d'art d'acquisition,

Théétete - OQui, cela serait bien, en effet,

L'Etranger - Acquisition et production embrassant ainsi 1'ensemble
des arts, sous quel titre devons-nous, Théétete, placer l'art

du pécheur a la ligne ?

Théétete - Quelque part dans l'acquisition, évidemment,

L'Etranger - Mais 1'acquisition n'a-t-elle pas deux formes(1) ? D'une
part, échange de gré a gré par don, location et achat ; alors
que tout le reste, ol 1'on ne fait que prendre par l'action ou
la parole serait art de capturer °?

Théététe - Cela ressort de ce que nous avons dit,

L'Etranger - Eh bien, l'art de capturer ne se doit-il pas diviser en
en deux ?

Théétete - En quel sens ?
L'Etranger - Tout ce qui s'y fait & découvert sera posé comme appar-

tenant a la lutte - tout ce qui s'y fait par ruse, comme ap-
partenant &4 la chasse.

Théétete - Oui,

L'Etranger - Mais cet art de la chasse, on doit, sous peine d'absur-
dité, le partager lui-mé&me en deux',

(218e-219e).

(1) La division avance, comme on le dira plus loin, en dédoublant
toujours uniquement la section qui est & droite et donne le dessin

suivant
art de
production_t__ acquigition
par échange._T_par capture
par lutte 1 par chasse
au genre animé au genre inanime,

Une telle dichotomie vise moins & classer qu'a définir : c'est un
procedé d'éliminations successives.



AL T

Tak

61

De méme

chasse aux vivants (au genre animé)
marcheurs nageurs :
qui volent __ | qui (restent) dans 1'eau (=p&che)
au moyen de barrages.__l._ en frappant
la proie

Or, en fin de compte, dans cette premiére approximation de la
définition du sophiste, sous quel jour celui-ci va-t-il se manifester?
Voyez plutdt :

aprés dichotomies suivantes, le schéma sera

art de trier
le semblable .l le meilleur (purification)
corporelle . spirituelle
correction —1 enseignement
enseignement des métiers —1__ éducation

admonestation —Jl__ réfutation

"L'Etranger - Donc tout simplement, ce semble, le genre faiseur
de gain, issu de 1'éristique de la contradiction, de la con-
testation, du combat, de 1a lutte, de 1'acquisition, voila,
d'aprés la présente définition, ce qu'est le sophiste.

Théétete - Assurément', (226 a).

Mais qu'est-ce donc que 1'Etranger veut donc ainsi rejoindre,
qui est déja 13, et aussiidt que 13, déja perdu ? Ce sophiste nlest-il
pas insaisissable parce qu'il est posé comme pure origine du discours
que 1'on va tenir & son sujet, Tout sujet de discours n'est-il pas dé-
robé- aussitét que le discours commence, parce que enrobé dans le
discours lui-méme. ?

Or, remarquons-le en passant, le Sophiste est justement celui
qui se dérobe derriére son discours, ne pouvant le parapher et le
rendre vrai par sa reconnaissance, y enrobant les autres et s'y lais-
sant enrober lui-méme. Mais c'est justement contre cela que protes-
te I'Etranger, en montrant le caractére de dévoilement,de purifica-
tion, - de x&e«,ﬂs- de celui qu'il croit &tre 1'éducateur véritable :



62

"L'Etranger - I1s posent, a leur homme, des questions auxquelles
croyant répondre quelque chose de valable, il ne répond
cependant rien qui vaille. Puis vérifiant aisément la vanité
d'opinions aussi errantes, ils les ragssemblent dans leur cri-
tique, les confrontent les unes avec les autres, et par cette
confrontation les démontrent, sur les mé&mes objets, aux
mémes points de vue, sous les mé&mes rapports, mutuelle-
ment contradictoires, Ce que voyant, les interlocuteurs en
congoivent du mécontentement contre eux-mémes et des dis-
positions plus conciliantes envers autrui. Par un tel traite-
ment, tout ce qu'ils avaient sur eux-mémes d'opinions or-
gueilleuses et cassantes leur est enlevé, ablation ou 1'audi-
teur trouve le plus grand charme, et le patient, le profit:
le plus durable . Un principe en effet, mon jeune ami,
inspire ceux qua pratiquent cette méthode purgative, celui-
1a méme qui fait dire, aux médecins du corps, que, de la
nourriture qu'on lui fournit le corps ne saurait tirer profit,
tant que les obstacles internes ne seront évacués, Ils se
sont done fait, & propos de 1'dme, la méme idée : elle ne
tirera, de ce qu'on lui peut ingérer de sciences, aucun bé-
néfice jusqu'a ce qu'on 1l'ait soumise a la réfutation et que,
par cette réfutation, lui faisant honte d'elle-méme, on 1'ait
débarrassée des opinions qui ferment les voies a 1'enseigne-
ment, amenée a 1'état de pureté manifeste, et A croire sa-
voir tout juste ce qu'elle sait mais pas davantage''.

(230 b-d).

N'est-ce pas ici 1'expression la plus frappante d'une tautologie
sur laquelle nous aurons a revenir,

Ici va commencer uncheminementlogique auquel je vous prie de
donner toute votre attention et dont je ne veux pas donner une illus-
tration trop lourde en me référant sans cesse au texte,

Je vous la résume donc :

1 - Pour instruire la jeunesse sur toute chose, il faut connaftre
toutes choses,

2 - Or, &tre omniscient est impossible. C'est donc chez le so-
phiste un faux-semblant,

"Eh quoi ? quand on affirme qu'on sait tout et qu'on ensei-
gnera tout & autrui pour presque rien et presque en un rien
de temps, ne faut-il pas penser que ce n'est que par jeu ?"
(234 a), .

Ce jeu, c'est la mimétique, qui va remplacer la réalité par des
imitations et des illusions :



63

"L'Etranger - Ainsi 1'homme qui se donne comme capable, par un
art unique, de tout produire, nous savons, en somme, qu'il
ne fabriquera que des imitations et des homonymes des réa-
lités,

Fort de sa technique de peintre, il pourra, exhibant de loin
ses dessins aux plus innocents parmi les jeunes gargons,
leur donner 1'illusion que, tout ce qu'il veut faire, il est
parfaitement 4 méme d'en créer la réalité vraie'. (234 b),

Or, cette imitation peut aussi étre amenée par le discours, alors
que nous autres, continue 1'Etranger, nous sommes par l'expérience,
/
venus a bout des @avixe o T

'""L'Etranger - Pour le plus grand nombre de ceux qui entendirent &
cet 4ge, de tels discours, n'est-il pas inévitable, Théététe,
qu'une suite suffisante d'années s'écoulant, 1'avancement en
dge, les choses abordées de preés, les épreuves qui les con-
traignent au clair contact des réalités ne leur fassent chan-
ger les opinions regues alors,trouver petit ce qui leur avait
paru grand, difficile ce qui semblait facile, si bien que les
simulacres que transportaient les mots s'évanouiront devant
les réalités vivantes ? -

Théétete - Oui, du moins autant qu'a mon &ge on en peut juger. Mais
je pense que moi, je suis encore de ceux qu'une longue dis-
tance sépare,

L'Etranger - C'est pourquoi justement, nous tous qui sommes ici, nous
efforcerons et, dés cette heure, nous efforgons de te faire
avancer le plus prés possible en t'épargnant les épreuves...
(234 d-e).

n

Est-ce que vous n'entendez-pas le psychanalyste "ut sic'', 1'Etran-
ger droit venu des ""USA", c'est a dire des "'usages'' analytiques;dési-
gner a son patient ''guéri', la fendtre par laquelle il voit enfin la réa-
lité ? ... et par laquelle s'il a enfin compris, le patient ne manquera
pas de se jeter lui-méme,

Ainsi, a la lumiére de notre expérience et de notre sagesse et de
notre amour de la Réalité, nous avons compris que le sophiste, lui,
est un magicien et un illusioniste,

Et que fabrique-t-il ? Des simulacres ( pxvT&ep=vx et qu'est-
ce donc que les simulacres ? Eh bien, ce ne sont pas des copies,
A la différence de ces derniéres, ce sont des constructions qui in-
cluent 1'angle de 1'observateur, pour que 1'illusion se produise du_
point méme ou 1'observateur se trouve,




64

"L'Etranger - Le premier art que je distingue en la mimétique est
1'art de copier. Or on copie le plus fidélement quand, pour
parfaire son imitation, on emprunte au modéle ses rapports
exacts de longueur largeur et profondeur, et revél en ou-
tre chaque partie des couleurs qui lui conviennent,

Théététe - Eh quoi ? Est-ce que tous ceux qui imitent n'essaient pas
d'en faire autant ?

L'Etiranger - Pas ceux du moins qui ont & modeler ou & peindre quel-
que oeuvre de grande envergure. S'ils reproduisaient, en ef-
fet ces beautés avec leurs véritables proportions, tu sais que
les parties supérieures nous apparaltraient trop petites, les
parties inférieures, trop grandes, puisque nous voyons les
unes de prés, les autres de loin,

Thééteéte - Parfaitement,

L'Etranger - Alors, le premier de ces produits, n'est-il pas juste,
puisqu'il est fid2lement copié sur 1l'objet, de l'appeler une
copie ?

Théétete - Si,

L'Etranger - Et cette partie de la mimétique ne doit-elle pas s'appe-
ler du nom que nous lui avons précédemment donné, l'art de
copier ?

Théétete - Clest juste,

L'Etranger - Mais quoi ? Ce qui, 4 des spectateurs défavorablement
placés, paraft copier le beau, mais qui pour des regards
capables d'embrasser pleinement de si vastes proportions,
perdrait cette prétendue fidélité de copie, comment l'appe-
ler ? ce qui simule ainsi la copie qu'il n'est point, ne sera-
ce pas un simulacre ?

Théétete - Comment donc ! "' (235d - 236b).
Le sophiste fait don¢ illusion, mais du point de vue oll se trouve

son interlocuteur, Il crée des représentants de la représentation. Son
art est 1'art du fantasme. '

C'est 12 que va s'introduire la question dont on pourrait croire
qu'elle est 1'essentiel du dialogue : quel statut donner au non-étre, a
ce qui manque 1'étre dans le simulacre ? Et pourtant, notre maniére

a nous de l'introduire, tendrait plutdt & nous faire penser que ce n'est



65

pas en réalité sur le statut du non-étre que 1'accent est posé, mais
bien sfir ce petit écart, ce petit gauchissement de 1'image réelle,
qui tient au point de vue particulier occupé par 1l'observateur, et
qui constitue la possibilité de construire le simulacre, oeuvre duso-
phiste.

Le non-&tre pose en vérité, et pour nous, la question du sujet,
parce que si le ?&rt«c‘u est possible, cela vient de la place parti-
culiére que le sujet occupe par rapport au Sujet universel, et omni-

vozant.

Nous serions fondés & penser que le dialogue sur le statut du
non-&tre est transposable en un dialogue sur le statut du Sujet,

"L'Etranger - Eh bien commengons. Dis-moi : ce qui absolument
n'est point, avons-nous cette audace de le proférer de quel-
que fagon ? " (237 b).

Et Théététe de répondre finement : Y
"Pourquoi pas "' ? &, ﬁf oU

Mais 1'Etranger suit son infaillible logique, fondée sur une lo-
gique dont la vraie faille ne nous apparaftra que bien plus tard.

Le non-étre ne peut s'attribuer A aucun é&tre, D'ol il suit que,
sous quelque forme que ce soit, ''le" penser est impossible : mais
"le" est de trop, puisque c'est déja en faire une unité,

Le sophiste lui, attend plein d'ironie, que (le mot est de Platon)
son ''patient” s'embourbe dans cette orniére :

"L'Etranger - Par conséquent, si nous affirmons qu'il posséde un art
de simulacre, user de telles formules sera lui rendre aisée
la riposte, Facilement, il retournera nos formules contre
nous, et quand nous 1'appellerons faiseur d'images, nous de-
mandera ce que, au bout du compte, nous appelons image,

I1 nous faut donc chercher, Théététe, ce qu'on pourra bien
répondre a ce gaillard.

Théététe - Nous répondrons évidemment par les images des eaux, et

des miroirs, les images peintes ou gravées et toutes autres
choses de la sorte.

L'Etranger - Il est clair, Théétete, que tu n'as jamais vu de sophis-
te.

Théétete - Pourquoi ?



66

L'Etranger - Il t'aura 1'air d'un homme qui ferme les yeux ou qui
n'a point d'yeux du tout,

Théététe - Comment cela ?

L'Etranger - Quand tu lui répondras en ce sens, si tu viens a lui par-
ler de ce qui se forme dans les miroirs ou de ce que les
mains fagonnent, il se rira de tes exemples, faits pour un
homme qui voit. Lui feindra d'ignorer les miroirs, eaux et
vue méme, et ce qu'il te demandera, c'est uniquement ce
qu'on doit tirer de ces exemples, ' (239¢ - 240a).

Cette ornieére, c'est que "donnant au sophiste , pour domaine le
simulacre, et pour oeuvre, la tromperie, nous affirmerons que son
art est un art d'illusion, dirons-nous alors que notre me se forme
des opinions fausses par l'effet de son art ..." (240 d).

D'ot il suit qu'en notre &me, il y a des étres qui ne sont pas et
des non-&tres qui sont, Nous nous enferrons dans la contradiction :
si nous disons que le sophiste réussit son imposture, alors nous di-
sons 4 ce méme moment, que le non-&tre peut &tre, puisque il y réus-
sit et cela méme le définit,

Si noug voulons faire disparaftre le non-&tre, il faut faire dispa-
raftre le sophiste lui-mé&me et son art,

" Mais si nous faisons disparaftre le sophiste et son art, eh bien,
croyez-moi si vous le voulez, c'est & cela que Platon nous introduit
ici-méme : alors 1'essentiel est perdu! Pourquoi ? Parce que nous
reviendrions, ce faisant, au Pére de nos discours, & Parménide,
dont 1'oracle s'entend toujours : 'Non, jamais tu ne plieras de force
les non-&tres A é&tre : de cette route de recherche, écarte plutdt ta
pensée''.

Que ce faisant, toute voie vers le parricide serait fermée, que
tout simulacre serait interdit et qu'en fin de compte, pour que le
Pere soit, il faudrait que la place du non-8&tre, c'est & dire du Sujet,
soit comblée par cette parole i laquelle il ne conviendrait pas méme
de répondre ; le Pére est un monolithe inattaquable et 1'homme un
caillou virtuel, qui ne peut s'en détacher.

Bienheureux sophiste qui veut nous rendre possible de devenir
plutst ""dieux, tables ou cuvettes'', par la grice de ses simulacres !

Mais 1'Etranger lui, prend peur :

""Je te ferai donc encore, dit-il, une pridre plus instante.

- Laquelle ?

- De ne point me regarder comme un parricide. ' (241 d),



67

Mais au fait, s'il a peur, 1'Etranger, qui est-il donc sinon un
simulacre de parricide ?

Je voudrais faire court, quant 3 la suite, et résumer en bon sco-
lidtre la doctrine qui se constitue, au long du dialogue, et veut sup-
primer le Sophiste en l'incluant dans une '"'Aufhebung' qui n'a pas at-
tendu Hegel ; "Aufhebung'' sur laquelle nous aurons a nous interroger,

"L'Etranger' - Au philosophe done, A quiconque met ces biens au-
dessus de tous les autres, une régle ahsolue, semble-{-il,
est prescrite par l1a-méme : par ceux qui prénent, soit 1'Un,
soit mé&me la multiplicité des formes, ne point se laisser
imposer 1'immobilité du Tout ; & ceux qui, d'autre part,
meuvent 1'étre en tous sens, ne point méme préter 1'oreil-
le ; mais faire sien, comme les enfants dans leurs souhaits,
tout ce qui est immaonbile, et tout ce qui se meut, et dire que
1'étre et le Tout est 1'un et 1'autre a la fois.

Théétete - C'est la vérité méme'. (249 c-d).

Ainsi Platon s'essaye a concilier Parmeénide et Héraclite, 1' gv
etla  yévneeg 1'&tre et le devenir, les  Zx{vyva et les
/ - s
ALXLYYpEVA ce qui est immuable et ce qui se meut, 1'éire vérita-
ble atteint par la pensée pure, et le devenir, atteint par la sensa-
tion.

Il adopte une position intermédiaire entre 1'étre et le non-étre,
le devenir n'étant pas rien. S'il est vrai que 1'étre soit, il n'est pas
strictement vrai que le non-&tre ne soit pas. La yfv rig n'est
pas &tre, mais 1'étre et l'autre, qui n'est non-8&tre de cet étre-ci,
qu'en participant & 1'étre qu'il n'est pas encore, Ainsi se constitue la
catégorie de la xewwvix de la participation, de la communauté.

En effet, s'iln'y a pas de  xowvwvia entre les genres, il n'y
a plus qu'une identité pure, interdisant toute pensée,

Sila xewwvia est universelle, tout est dans tout, et le mou-
vement n'est que repos, Mais si la xowvwvia est limitée, n'importe
quoi n'a pas rapport avec n'importe quoi, de méme que certains
groupes de lettres sont impronongables, d'autres sont pronongables
et certaines lettres permettent les consonances. Le philosophe ap-
parddt ainsi comme celui qui voit 1'un dans le multiple et le multiple
dans 1'un, qui veit le lien comme une opposition et 1'altérité comme
un lien, qui voit que la limijtation de 1'étre par le non-&tre fonde la
possibilité du Tout,



68

"L'Etranger - L.e mouvement est donc le mé&me et pas le méme : il en
faut convenir et ne s'en point fAcher. C'est que lorsque nous
le disons le méme et pas le méme, ce n'est point sous les
mémes rapports, Quand nous le disons le méme, en effet,
c'est sa participation au ''mé&me" par rapport i soi qui nous
le fait dire tel, Quand nous nions qu'il soit le méme, c'est
en conséquence de la communauté qu'il a avec l'autre,bom»
munauté qui 1'a séparé du ''mé&me'' et fait devenir non méme,
mais autre ; ainsi avons-nous le droit de le dire, cette fois
"pas le méme''. (256 a-b).

C'est ici le triomphe de 1'Etranger :

"L'Etranger - Ainsi a ce qu'il semble, quand une partie de la nature
de 1'autre et une partie de celle de 1'étre s'opposent mutuel-
lement, cette opposition n'est, s'il est permis de le dire,
pas moins &tre que 1'étre lui-méme, car ce n'est point le
contraire de 1'étre qu'elle exprime ; c'est simplement autre
chose que lui ?

Théétete - C'est manifeste,
L'Etranger - De quel nom l'appellerons-nous donc ?

Théétete - I1 est clair que c'est bel et bien le non-étre, le non-é&tre
que nous cherchions & cause du sophiste ', (258 b).

C'est le triomphe de 1'Etranger, car de 14 va découler rapide-
ment une définition nouvelle du sophiste, et qui ne sera plus une
aporie, la possibilité enfin de le saisir au bout du fil et de le mettre
au jour du jugement : en refusant le non-é&tre au profit de 1'autre,
1'Etranger a voulu et cru montrer que le non-&tre n'était qu'une créa-
tion du sophiste parce que le Sophiste refuse de lui donner un statut
ontologique, conduisant par astuce son patient, a4 une contradiction
inadmissible. Et c'est sur le terrain méme du sophiste que la batail-
le doit &tre maintenant gagnée : dans le domaine de 1'opinion et du
discours, de la vérité et de la fausseté,

Car pour le sophiste, la fausseté n'est pas :

"Théététe - Je ne comprends pas pourquoi nous aurions maintenant
4 définir en commun le discours,

L'Etranger - Voici peut-&tre, quelles réflexions, si tu m'y veux
suivre, te le feraient le plus aisément comprendre,

Théétete - Lesquelles ?



69

L'Etranger - Nous avons découvert que le non-&tre est un genre dé-
terminé parmi les autres genres, et qu'il se distribue sur
toute la suite des étres,

Théétete - C'est exact.

L'Etranger - Eh bien, ce qui nous reste & faire est d'examiner, s'il
se méle a 1'opinion et au discours,

Théétete - Pourquoi donc ?

L'Etranger - S'il ne s'y méle, il est inévitable que tout soit vrai ;
qu'il s'y méle, alors se produit et 1'opinion fausse et le
discours faux, Le fait que ce sont des non-é&tres qu'on se
représente ou qu'on énonce, voila, en somme, ce qui cons-
titue la fausseté, et dans la pensée, et dans les discours.

Théététe - En effet,
L'Etranger - Or, dés qu'il y a fausseté, il y a tromperie.
Théétete - Oui.

L'Etranger - Et dés qu'il y a tromperie, tout se remplit inévitable-
ment d'images et de copies, et d'illusion,

Théététe - Naturellement,

L'Etranger - Or, le sophiste, avons-nous dit, c'est bien, en som-
me, en cet abri qu'il s'est réfugié, mais il s'est obstiné a
nier absolument qu'il y efit fausseté, Il n'y a, en effet,d'a-
prés lui, personne qui congoive ni qui énonce le non-étre.
Car le non-&tre n'a, sous aucun rapport, aucune part a
1'étre,

Théétdte - Ce fut bien 1a son attitude'. (260 b - d).

I1 faut donc établir 1'étre du faux, Tous les noms s'accordent-
ils ? Non, ceux qui s'accordent expriment un sens, les autres non,

Aucune pure suite de noms, aucune pure suite de verbes n'ex-
prime un séns, mais seulement 1l'accord des noms et des verbes,

"L'Etranger - Ainsi done, tout de mé&me que, dans les choses, les
unes s'accordaient mutuellement, les autres non ; de méme,
dans les signes vocaux, certains ne se peuvent accorder et
d'autres par leur accord mutuel, ont créé le discours' (262e).



70

Outre cet accord, il en faut encore un entre le sens de ce qui
est dit et le Sujet dont on parle, D'ol il suivra que le discours sera
vrai ou faux ; le discours faux ''dit donc les choses qui sont, mais
autres, a son endroit, que celles qui sont''.

"Ainsi un assemblage de verbes et de noms qui, a 1'égard{d'un)
sujet, énonce, en fait comme autre, ce qui est méme et comme étant
ce qui n'est point, voilad ce semble, au juste, l'espéce d'assemblage
qui constitue réellement et véritablement un discours faux''. (263 d).

Or discours, imagination, opinion peuvent relever de cette
méme fualification : productrices d'illisions, d'images, de simula-
cres. Mais le simulacre - 7-’:»1-«:,4« - est & son tour divisé en deux
le simulacre qui se fait au moyen d'instruments, et la personne qui
fait le simulacre se prétant elle-m&me comme instrument,

C'est 14 la mimétique : Tisot se fait simulacre de qui vous savez

- Mais Tisot sait qu'il imite.
- D'autres pourraient ne pas le savoir et cependant 1'imiter.
Cela se voit d'ailleurs tous les jours.

""Voila donc deux imitateurs qu'il faut dire différents 1'un de 1'autre,
j'imagine, celui qui ne sait point et celui qui sait'', (267 d).

’
Traduisons : celui qui a une référence siire, 1'autre ne l'ayant
pas, mais seulement une {§ff« , une opinion,

Or, le sophiste est de ceux-ci : "1l n'est point du nombre de
ceux qui savent, mais de ceux qui se bornent a imiter''.

C'est, suivant un néologisme introduit ici par Platon, un ''doxo-
mime", Celui-ci, "en réunions privées, coupant son discours en
arguments brefs, contraint son interlocuteur a se contredire lui-

~ 11
méme"',

Et pourtant ce n'est pas un sage, car il ne sait point,

I1 est temps de conclure, ou plutét que je vous dise pourquoi il
n'est guére opportun de conclure. Le dialogue platonicien s'est ici
coupé en effet, mais en se recoupant.

En effet, 1'Etranger s'appuie, afin d'enserrer le sophiste dans
sa définition, sur le fait que le sophiste, & la différence du Sage, ne
sait point, Ne sait point quoi ? ce qu'est la justice par exemple,
N'en ayant qu'une §8%« , une opinion, il en fait cependant un dis-
cours. Ce discours ne s'appuie sur aucune référence sérieuse, Quel-
le serait une telle référence ? Le chemin maieutique par lequel le
Sage, lui, a réussi & définir la Justice, de dichotomie en dichotomie.
En partant toujours vers la droite, s'il écrit en grec.



71

Ce chemin lui donne une sfire référence sur la nature de laJus-
tice et lui permet de ne pas créer de simulacre, mais de quois'agit-
il ? De l'idée de justice qui fonde la recherche et se dichotomiseim-
médiatement, ou de l'idée de la justice, qui contient - nachtréglich,
a posteriori, - toutes les dichotomies, tous les carrefours du che-
min par lequel on y est arrivé,

Qui sait donc ? Celui qui commence ou celui qui parvient ? le
sujet dont on part ou le sujet auquel on arrive ? Qu'est ce sujet sup-
posé savoir, sinon le sage lui-mé&me ? Savoir quoi ? qu'il a toujours
su précisément ce qu'il fallait savoir. Le sophiste, lui, prétend que
savoir et ne pas savoir reviennent au méme, parce qu'il n'y a pas de
vérité du simulacre, parce que l'écart qui crée le simulacre le dif-
férencie autant de la copie de la réalité que de la réalité méme, que
de la réalité méme, que le simulacre seul institue le sujet en1'in-
corporant comme cet écart méme. Que le sujet n'est pas et ne peut
pas étre référence, sinon en mettant en lumiére, & chaque instant,
du procés dichotomique, qu'il est 1'écart nouveau pris par rapport &
toute référence, que jamais ce sujet-1a ne survolera comme ''sujet
de connaissance'', 1'ensemble des écarts o0 il s'est institué, que le
sujet & connaftre est un simulacre, un fantasme enfin, car il ne peut
&étre connu que du point de vue particulier du sujet auquel il se révele,

C'est en fin de compte le sophiste seul, qui empéche le dialogue
sur le sophiste, d'étre un énorme sophisme : supprimez-le un instant
de votre lecture, Faites-en un sceptique par exemple, qui ne dissout
pas la vérité dans le discours, mais la suspend avant tout discours:
vous verrez qu'il pourrait recevoir exactement les mémes objections
que le sophiste de la part de 1'Etranger.

Le sophiste pense que 1'homme est la mesure de toutes choses,
de tout ce qui est et de tout ce qui n'est pas.

Le sophiste lui, s'institue commme le zéro, d'olt va partir la
numération et comme le zéro qui va la soutenir pour que lui-méme
enfin soit obtenu par elle,

Ce qui permettra par exemple toutes les énumérations de 1l'Etran-
ger, quitte & ce que le zéro de l'arrivée soit ici considéré par 1'E-
tranger comme le Un du savoir - le sceptique, lui, se déclare étre
le Zéro, comme un "Un' désignable au départ.

L'Etranger aura beau jeu de lui montrer qu'il est sage, puisqu'il
sait, ce qu'il est, quoique simulateur du non-savoir,

Car 1'Etranger lui, -c'est son sophisme, - a la science & 1a pla-
ce de ceux qui disent qu'ils ne 1'ont pas. Il se veut étre le sujet de
tout savoir,

Ce que nous, nous savons, c'est qu'il parle a nous et de nous
chaque jour sur nos divans, qu'il parle en nous quand nous €coutons
parler ceux qui parlent : il est 1'dme obsessionnelle qui hante tous



72

les lieux de 1'analyse, et le sophiste - fasse le ciel qu'il existe ! -
ne serait rien de moins, ayant perdu ses références dans 1'écart
constituant du simulacre, que 1'analyste lui-mé&me, sa voix n'étant
que celle de Théétete qui le remplace.:

Nx{ Oui
*fstw 11 en est bien ainsi
Méver  C'est entendu

Ar:xf. Dis toujours.



73

SUR PLATON . A PROPOS DU SOPHISTE

'

LE POINT DU SIGNIFIANT
par |
J.C. MILNER (1)

Qu'il y ait eu entre 1'étre et une computation un lien hérité, la
doxographie antique suffirait a le manifester, qui, rapportant les
opinions sur 1'étre, ne sait les énoncer que comme des dénombre-
ments, et ne peut, pour en dresser la liste, que se conformer a la
suite des nombres : "pour 1'un (des anciens sophistes), relate par
exemple Isocrate, il y a une infinité d'étres ; pour Empédocle, qua-
tre ; pour Ion, seulement trois ; pour Alcméon, rien que deux ; pour
Parménide, un ; pour Gorgias, absolument aucun''. (Isocrate, Or.
XV, 268 ; cité a la page 345 de 1'édition Dies).

Ce lien, que l'anecdote ici décrit, cerne bien cependant 1'hypo-
th#se qui supporte le mouvement de Platon, désireux dans le Sophis-
te d'établir ce qu'il en est du non-étre : se plagant dans la succes-
sion des opinions, puisqu'il entend la clore, - entre le ''un' de Par-
ménide, qui résume tous les comptes positifs, et 1'"absolument au-
cun'' de Gorgias, qui les efface tous, il ne peut faire qu'énumérer
le non-&tre, en susciter 1'émergence par une computation,

Soit donc les genres , les éléments de la collection & décompter
d'ol le non-étre devra surgir par é-numération : "parmi les genres,
(...) les uns se prétent a une communauté mutuelle et les autres,
non ; certains l'acceptent avec quelques-uns, d'autres enfin, péné-
trant partout, ne trouvent rien qui les empéche d'entrer en commu-

(1) Nous reprenons ici le texte modifié d'un exposé prononcé au sémi-
naire du Docteur Lacan, le 2 juin 1965,
Nous devons remercier le Dr Audouard qui, parlant avant nous,
a fait plus que de nous donner un départ : nous n'avons pu, pra-
tiquant une approche différente, que reconnaitre aprés lui les points
d'ancrage qu'il avait marqués déja de la doctrine du signifiant,



74

nauté avec tous''. (254 b). Par cette opposition entre le mélange et
le non-meélange, entre ce qui peut se préter a communauté et ce qui
ne le peut pas, un trait distinctif est défini, qui permet d'introduire
parmi les genres un ordre et des classes : une hiérarchie,

Puisqu'est 4 présent connu le procédé par lequel dénombrer la
collection, en assignant un genre donné a une classe et en le situant
dans l'ordre, Platon est en mesure d'y délimiter arbitrairement une
série, en prélevant sur la collection des genres un certain nombre
d'entre eux : les trois plus grands, l'étre, le repos, le mouvement -
comme si, au lieu de chercher le non-étre dans une collection donnée,
assuré sans doute de ne 1'y pas trouver, Platon entendait, par un
mouvement inverse, le produire dans la succession des états d'une
collection construite,

Apparemment arbitraire, la collection choisie se soutient en fait
de propriétés formelles : si des trois genres prélevés, le repos et le
mouvement ne peuvent se méler 1'un a l'autre, tandis que 1'étre se
méle a tous deux, Platon se trouve ainsi avoir constitué la série mi-
nimale propre a supporter 1'opposition binaire entre le mélange et le
non-mélange, qui est la loi méme de la collection entiére,

De fait, le départ est de deux, mélange et non-mélange, mais
s'il suffit d'un seul terme pour représenter le mélange, il en faut
deux pour supporter le non-mélange : supposons en effet que seuls
soient donnés le mouvement et 1'étre, 1'étre alors, qui par définition
se méle a tout, se mélerait au mouvement, et le trait distinctif du
mouvement de se dérober au mélange dans son ordre se trouverait
aboli ; seul 1le mélange apparaftrait dans la série, Pour manifester
le non-mélange, il faut donc, en sus de 1'étre, deux termes quis'ex-
cluent : le repos et le mouvement, soit une série minimale de trois
termes (254 d).

A peine trois termes sont-ils posés que leur trinité appelle pour
se soutenir comme série ol ''chacun d'eux est autre que les deux qui
restent et méme que soi'' (254 d), deux termes supplémentaires : le
méme et 1'autre, Pour articuler les positions binaires du mélange
et du non-mélange, doit étre constituée une série minimale de cing
termes : "il est bien impossible que nous consentions & réduire
ce nombre' (256 d).

Mais cette série minimale ne saurait se reclore en un cycle sa-
turé, puisque, régie par la loi binaire du mélange, elle laisse appa-
raitre en soi, dans le jeu méme de cette loi, une dissymétrie : sauf
un, tous les termes tombent A la fois sous la loi du mélange et sous
celle du non-mélange, A chacun d'eux, s'oppose un terme avec lequel
il entre dans une relation spécifique de non-mélange, repos contre
mouvement, autre contre méme, L'éire seul se méle A tous, sans
point de résistance, échappant au couplage avec un terme qui le borne.



75

Dans cette dissymétrie, doit se repérer la place du non-étre.

Seul de tous les termes, 1l'étre doit supporter par une alternan-
te dualité de fonctions la binarité de 1'opposition fondatrice : se mé-
lant a tous, il effectue le trait qui le définit comme terme assignable
a la classe du mélange, et cependant cesse du mé&me mouvement de
subsgister comme le terme cerné que ce trait effectué devait définir,

L'étre se répand sur toute la série, il est 1'élément mé&me de
son développement, puisque tous les termes, comme termes, sont
de 1'étre. Mais par cette expansion, il ne fait que manifester letrait
distinctif qui le situe dans une opposition binaire entre ce qui se mé-
le et ce qui ne se méle pas : en bref, par la modalité de son expansion,
1'étre devient un terme cernable dans sa concentration singuliére.

S'épandant, 1'étre se pose comme €tre, Or si 1'étre se pose,
de ce fait seul, il tombe dans le registre de 1'autre : devenant, a se
poser, terme dela série, il pose comme ses autres tous les termes
qu'il n'est pas : ""ainsi, nous le voyons, autant sont les autres, au-
tant de fois 1'étre n'est pas ; lui, en effet, n'est pas eux, mais il est
son unique soi, et dans toute 1'infinité de leur nombre, a leur tour,
les autres ne sont pas''. (257 a).

I1 est vrai sans doute que tout terme de la série participe du
méme et de 1'autre : du méme, en tant qu'il se rassemble sur soi ;
de 1'autre, en tant que se rassemblant, il se pose comme autre
(256 b). Mais 1'étre seul, qui de par son expansion sans borne, voit
sa fonction se dédoubler, peut susciter dans sa double participation,
comme son autre auquel pourtant il ne saurait se refuser,un terme
nouveau : le non-étre.

Par la vacillation de 1'étre comme expansion et de 1'étre comme
terme, par le jeu de 1'étre et de 1'autre, le non-é&tre est désormais
généré : "une fois démontré ,.. et qu'il y a une nature de l'autre, et
qu'elle se détaille & tous les &tres en leurs relations mutuelles, de
chaque fraction de 1'autre qui s'oppose a 1'étre, nous avons dit auda-
cieusement : c'est ceci méme qu'est réellement le non-&tre' (258 e).

Et pourtant, ayant établi le non-&tre au rang de nouvelle unité,
Platon n'en fait pas 1l'addition et ne dit aucunement qu'il faille élever
de cinqg & six le nombre minimal, nécessaire & supporter 1'opposi-
tion binaire d'origine. C'est qu'il faut soutenir a la fois que les gen-
res sont des points ol 1'étre se noue, ou le discours sur 1'étre est
contraint de faire passer son articulation, mais aussi des points ol
1'étre dispara‘!"t. Par cette opération de passage, dénommée par l'au-
tre, et de nouage, dénommée par le méme, le non-&tre surgit, dans
la suite des genres, sous un mode singulier ; dans la série qu'il faut
dérouler pour soutenir 1'opposition du mélange au non-mélange, il
n'a pas de place assignée, sinon les points de fléchissement, ol le
cerne se réveéle passage,



76

L.a série, ne parvenant pas 4 se poursuivre sans vacillation, se
confirme dés lors comme une chaine dont les éléments entretiennent
des relations irréductibles A la simple suite. Des dépendances s'y
réveélent, qui, & partir de la linéarité séquentielle de la série, des-
sinent un espace profond ou jouent les cycles posant et supprimant
par alternances réglées le méme, l'autre, l'étre et le non-é&tre.

A chaque fois que 1'étre, passant de terme en terme (''autant
sont les autres''), confirme sa fonction d'expansion, il se dénie com-
me terme cernable : & chaque passage, il fait émerger le non-étre
sous forme de répétition ("'autant de fois 1'8tre n'est pas''}). Lors-
qu'en retour, défini par cette méme capacité d'expansion, 1'étre se
rassemble sur soi comme terme, unité computable (''il est son uni-
que soi'), il dénie son expansion, se refuse aux autres termes, et
les rejette dans le non-&tre comme en un gouffre ou toute chaine et
tout décompte s'évanouissent ''les autres ne sont pas'').

Par un mouvement corrélatif, que voile 1'énoncé lisse le posant
comme ''unité intégrante dans le nombre ... des formes' (258 ¢), le
non-&tre se refend : il est le gouffre qui efface tous les termes ('les
autres ne sont pas'') et aussi bien le terme répété, 4 chaque fois que
1'on décompte les genres, comme le cerne isolant le terme décomp-
té ("autant de fois, 1'étre n'est pas'). En tant qu'il est terme de la
chafne, il est cerne répété sans place fixe, déplacement d'une chute
de 1'&étre ; en retour, le fixer a une place, est renoncer i le faire
terme cernable, puisqu'il ne peut étre fixé sans devenir le gouffre
ol s'abolit toute série de termes. Compter le non-&tre comme unité
'""dans le nombre des formes'", c'est donc devoir le compter dans la
chaine comme ce qui efface tout décompte,

I1 est possible & présent de scander le cycle o le non-&tre s'é-
numeére :

. 1'étre comme terme est défini de pouvoir se méler par expan-
sion & tout terme quel qu'il soit.

. 1'étre, fonctionnant comme expansion, s'attribue a tous les
termes, qui viennent ainsi A étre,

. les termes, venant & étre, dénient 1'ére comme terme (mo-
ment de 1'autre) ; le non-&tre apparaft sous tous les termes, comme
terme sans place fixée, comme cerne répété,

. I'étre comme terme se refuge i tous les termes (moment du
méme) ; le non-&tre se fixe comme gouffre absorbant tous les termes,

(A ce point, le cycle peut reprendre, 1'étre n'étant terme dis-
tinet que par sa propriété d'expansion).

Le non-8tre est alors développé par un jeu de vacillations entre 1'ex-
pansion et le terme, entre la place et la répétition, entre la fonction
de gouffre et la fonction de cerne :



77

. comme terme, il est répétition, sans place assignée, puisqu'il
est déterminé par 1'étre s'é€pandant.

. comme place, il devient absorption, effacement, puisqu'il est
déterminé par 1'étre se posant comme terme et se refusant,

Ainsi le non-étre est 4 chaque fois la reprise inversée d'une
propriété de 1'étre : la double portée qu'il lui faut reconnaftre - a
la fois terme de la chaine, et, comme terme, effondrement de toute
chaine, - n'est que le revers de 1'écarttlement de 1'étre, 2 la fois
terme et expansion, qui, comme terme de la chaine, désigne dans la
chafine la possibilité de toute chaine,

Peut-é&tre faut-il ici, apreés J, A, Miller, reconnaitre les pou-
voirs de la chatne, seul espace propre & supporter les jeux de la va-
cillation, mais aussi bien & les induire. Tout mouvement en effet qui
replace dans la linéarité d'une suite un élément qui, comme élément,
la transgresse - soit qu'il en doive situer 1'instance fondatrice, soit
qu'il en dessine le lieu d'effacement - y induit cette double dépendan-
ce formelle que nous nommons vacillation, définissant rétroactive-
ment cette suite comme une chaine.

Mais & quoi référer ce mouvement de linéarisation, sinon aune
prégnance de l'ordre ignoré du signifiant, dont 1'étre et le non-étre
reprendraient les traits, eux qui, par leur couplage méme, assurent
la vérité et autorisent le discours ?

L'ordre signifiant se développe comme une chafne, et toute cha;-
ne porte les marques spécifiques de sa formalité :

. vacillation de 1'élément, effet d'une propriété singuliére du si-
gnifiant, qui, tout & la fois élément et ordre, ne peut &tre 1'un que
par l'autre et réclame pour se développer un espace - supporté par
la chaine - dont les lois sont production et répétition : relation que,
par leur symétrie inverse, 1'8tre et le non-étre reprennent, se par-
tageant entre le terme et 1'expansion, entre le cerne et le gouffre.

. vacillation de la cause, ou 1'étre et le non-étre ne cessent de
déborder 1'un sur l'autre, chacun ne pouvant se poser comme cause
qu'a se révéler effet de l'autre,

. vacillation enfin de la transgression, qui les résume toutes,
ou le terme qui situe comme terme - transgressant la séquence -
1'instance fondatrice de tous les termes, appelle celui qui repren-
dra comme terme la transgression elle-mé&me, instance qui annule
toute chaine,

Un systéme formel est constitué, dont les interprétations pour-
raient A présent se préciser, Comment ne pas lire, dans leur double
dépendance, 1'&re comme ordre du signifiant, registre radical de
tous les computs, ensemble de toutes les chafnes, et aussi "un''du
signifiant, unité de la computation, élément de la chaine ? le non-



78

8tre comme le signifiant du sujet, réapparaissant chaque fois que le
discours, se perpétuant, surmonte un fléchissement ou‘se confir-
me son caractére discret, - et reprise du pouvoir spécifique du su-
jet d'annuler toute chaine signifiante ?

Mais n'est-il pas permis de formaliser également sur ce mode
l'objet (a), qui se décrit d'étre comme stase la répétition cyelique
d'une chute ? Tout se passant comme si 1'on détenait ici une logique
capable de situer les propriétés formelles de tout terme soumis a
une opération de fission (1), mais non pas de marquer des spécifici-
tés,

A la différence de 1'articulation de Frege qui rameéne la chaine
A son couple minimal (2), l'interprétation d'un formalisme moins ré-
sumé n'est peut-&tre pas univoque, On toucherait ici, sous la forme
d'un systéme de la fission, mais sans pouvoir les préciser davanta-
ge, aux linéaments de la logique du signifiant et & la source de tous
les effets de mirage que sa méconnaissance induit,

I1 est possible méme d'apercevoir la nécessité que cette mécon-
naissance appelle pour ses effets la symétrie du mirage, et que cette
nécessité autorise & conférer a tout balancement la portée d'un indi-
ce : la relation de 1'étre au non-é&tre en portait tous les traits, elle
était en droit le point critique ou le signifiant pouvait &tre localisé.

Reconnaftre la déduction du non-étre comme un systéme formel
n'a rien qui doive répugner, si 1'on observe que Platon lui-méme pa-
raft y prendre appui pour mener le dialogue & son terme : d'autres
chaines, comme superposées i la chaine des genres, se déroulent,
51}:’ il peut articuler le statut du sophiste, qui doit étre cerné par le
discours au point précisément ou il dénie au discours le pouvoir de
rien cerner, - et le statut du discours lui-méme en tant que, pour
cerner le sophiste et se confirmer par 1a son pouvoir de vérité, il
doit s'scuvrir a 1'énoncé du non-étre, au mentir du sophiste,

Un double rapport s'institue ainsi : rapport thématique par le-
quel Platon relie le théme du non-&tre & celui du sophiste par les .
médiations du mensonge et de 1'erreur, - rapport d'homologie oy,
dans son registre  chaque théme requiert une vacillation pour se
poser, le sophiste et son mentir ne semblant - homologiques du non-
étre - ne pouvoir se placer que comme effagant toute place : mais
il faut pour dessiner cette homologie constituer comme telles les

chaines ol elle jouera.

(1) Qu'il soit permis de rassembler sous ce terme unitaire, qui vou-
drait introduire leur homologie formelle, la refente du sujet, la
déjection du (a), les partages de 1'étre et du non-étre.

(2) J.A. MILLER, '"La Suture', Cahiers pour 1'Analyse, I, p. 57.



79

L'objet du dialogue est 1'onoma du sophiste, or 1'indice infail-
lible que celui-ci aura été découvert, c'est que le sophiste devra
cesser de faire le sophiste, en s'échappant du cercle tracé par sa
définition, qu'il cesse d'é&tre au moment ou l'onoma le saisit,

Dans la suite du dialogue, le sophiste apparait dés lors aux
points ol il se poursuit‘poussé de définition en définition, et surmon-
tant ses fléchissements, S'il est celui dont on parle,/sa présence doit
sans doute, par les régles mémes de 1'échange dialogué, étre celle
d'un il, en face du je et tu, pronoms qui spécifiquement désignent
les partenaires de parole : mais ce n'est pas assez encore pour si-
tuer sa place dans le dialogue.

I1 faut souligner en effet combien une langue doit &re sur ce
point analysée de prés, qui en face du je et tu, représente par un
unique signe celui dont on parle, qu'il puisse par un montage entrer
comme partenaire dans le dialogue , ou qu'il ne le puisse pas. Non
pertinente au niveau linguistique, 1l'insertion possible dans le jeu
des partenaires est essentielle ici & détacher du il du partenaire,
un autre il, aux propriétés différentes.

Or, qu'il opére la distinction, Platon nous en donne un indice
lorsqu'en 248 e, abordant la réfutation de deux écoles philosophiques
opposées, il demande A Théétete de procéder 4 un montage qui les
rendra présentes : ''demande-leur de te répondre ... et de ce qu'ils
diront, fais-toi l'interpréte' ( Asxeiv nep’ adcdy &?;flhi\’évt ).

L' Gf 7*565“’ , cette position d'Hermes, de héraut, de tru-
chement pretant sa bouche 3 une autre voix, voila ce qui doit signa-
ler que cet il, cet absent dont on parle, est de ceux qui peuvent a
1'occasion s'insérer dans le dialogue et y prendre leur place,

Or le sophiste est exclu de cet if}")""f‘"‘ . Nul ne lui pré-
tant sa bouche, il est exclu de la réplique, et pourtant il est présent
a chaque articulation, puisqu'a chaque niveau, 1'Etranger 1'institue
comme juge de la définition : le sophiste est bien cet autre il, celui
qui, prétexte du discours, en est aussi la pesée, Dans le d1alogue,
sa place est dans l'horizontalité d'une chaine aux points de passage,
et sa fonction n'est que de forme, sans qu'elles doivent se soutenir
d'aucun tour de parole,

Mais si le sophiste est figure formelle du dialogue, c'est qu'il
a fait sa techneé d'une propriété du discours, qui doit le définir, Tou-
te définition du sophiste s'ouvre dés lors sur une définition du dis-
cours qui y situera une possible communauté de 1'étre et du non-&tre,

La relation thématique pourtant ne peut se soutenir que d'une
homologie : comme le non-&tre parmi les genres, comme le sophis-
te dans le dialogue, 1'énoncé du non-é&tre ne peut venir dans le dis-
cours que par la possibilité d'un fléchissement,



80

L'itinéraire est inverse du premier, et peut valoir comme une
confirmation : de 1'autre, nous étions menés au non-&tre ; du non-
étre, a présent donné, nous sommes menés a installer 1'altérité au
sein du discours, en le définissant comme un assemblage ( ofvhescg
263 d) de classes de mots incommensurables,

Sans doute la suite établie & cette fin ne connaftra pas les déve-
loppements de la suite des genres ; c'est que Platon ici encore s'at-
tache au minimal : puisque par définition le discours doit étre 1'en-
trelacement d'éléments qui y seront distingués, 1l'altérité qui y sur-
gira sera soumise au mélange ; deux termes dés lors suffisent 4 la
soutenir : le nom et le verbe (262 a) - sans qu'il soit besoin de trois,
comme précédemment, sans surtout qu'ilfaille donner une analyse
exhaustive du discours,

Onvoit alors qu'il serait absurde de chercher ici l'enseigne-
ment de Platon sur lespartiesdu discours et de s'imaginer qu'au ni-
veau de gophiste , il en poserait deux ; par ce nombre, tout ce'qu'il
nous dit est que le discours est partageable, mais il se garde bien
de faire le décompte.

En effet, si 1a théorie des parties du discours est exemplaire
pour la linguistique, c'est justement en tant qu'elle est une compu-
tation oublieuse de son départ, en tant que dans cette liste close et
déclinable, un décompte des éléments du discours est possible, ol
le sujet, méconnu, devient terme (soit, nommément, le pronom).

Chez Platon, nous nous trouvons a l'origine de ce décompte, et
le départ en est encore sensible : le non-&tre, on le sait, n'est pas
encore un élément comme les autres, mais bien tel que si on lefait
surgir, le discours disparaift, que si 1'on fait surgir le discours, il
ne subsiste plus que comme fléchissement, tout & la fois cerne et
passage d'un terme & 1'autre, soit la dimension de 1'altérité par quoi
le discours se définit comme assemblage, ‘

C'est peut-&tre en tant qu'une méconnaissance n'est pas achevée
que le sujet ne saurait étre ici représenté par un terme &numérable
dans une liste : le non-&tre ol nous avons lu son apparition ne peut
prendre place dans cette suite, dés lors impossible & cpnclure - il
faut le faire tomber dans les dessous.

Mais une opération nouvelle alors se développe, ol la séquence
du dialogue semble rencontrer un point de régression,

8'il s'agit en effet de pouvoir énoncer un discours faux, de pou-
voir dire ce qui n'est pas, cela n'est possible qu'a le dire sur ce qui
est, le discours portant toujours sur un &tre : ''ne discourant sur
personne ... le discours ne serait méme pas du tout discours. Nous
1'avons démontré en effet : impossible qu'il y ait discours qui ne
soit discours sur aucun sujet ''. L'Etranger en 283 c).



81

Et c'est ici peut-&étre que se révéle la véritable implication de
ce qui pourrait sembler un choix arbitraire de Platon : est-ce un ha-
sard si l'exemple ol celui-ci entend manifester la possibilité du dis-
cours faux, est un énoncé portant sur un nom propre, ''Théétete vole'?
I1 semble que relié au verbe désignant 1'action qui n'est pas, venant
a cette place ou 1'étre doit donner au non-&tre un support de prédica-
tion, le nom se doive fixer en nom propre,.

Car enfin il était possible & 1'Etranger de parler a la premi2re
personne : féxopas , '"je vole", version inversée du Cogito, Ilfau-
drait, dans cet évitement de la personne grammaticale, reconnaitre
la prégnance du nom propre comme tel : s'il peut marquer la place
oy’'le non-&tre disparaft, c'est que, désignant le sujet comme irrem-
placable, comme pouvant dés lors - selon les termes de J. Lacan -
venir & manquer, il le repére précisément aussi comme ne manquant
pas. Dans la suite des mots, le non-é&tre, tournant autour du nom
propre, semble refluer sur soi et se condenser : le sujet, fixé, prend
les caractéres d'une plénitude ; la suite des mots, sitét posée com-
me chafne, redevient série sans vacillation, le nom, partie du dis-
cours, étant aussitdt absorbé dans le nom propre,

Dans 1'évitement de la personne grammaticale, avant sans doute
qu'historiquement, la catégorie ait été définie comme telle, et puis-
se venir a fixer le sujet dans une méconnaissance, on assiste pour-
tant au recouvrement de la vacillation ; avec 1'énoncé '"Théétete vole',
grice &4 la plénitude du nom propre, non-é&tre du npn-&tre, le dis-
cours s'installe comme régne d'un savoir imperturbable.

Tout se passe comme si, a la fin du Sophiste, il fallait rebrous-
ser chemin, effacer le non-é&tre lui-méme dans le discours, alors
qu'il avait été nécessaire de 1'y présentifier pour en fonder les pro-
priétés de vérité, Les cycles de 1'étre et du non-8&tre acquidrent dés
lors le rang d'"hypothéses' vouées au silence des énoncés qu'elles
supportent,

A la superposition des interprétations d'un méme systéme for-
mel, il faut substituer 1'image d'un itinéraire de recouvrement, les
homoelogies n'ayant pu se développer que pour se briser : la chaine
est redevenue série ; & peine entr'ouvert, le registre du signifiant
se referme, et le terme porteur de la cause de tous les effets de dé-
faut, vient lui-méme a faire défaut.

Tandis que 1'étre, restauré, révéle sa relation au discours, en
tant qu'il en concentre les propriétés en une vérité désormais assu-
rée, le non-&tre, sous les espéces du faux, fixe autour du nom pro-
pre les vacillations ol il avait pu recevoir sa définition, Il devient
a la fois le point ol situer le registre a reconnaftre comme ancrage
d'une logique du signifiant, et, de ce fait méme, le point ol il faut
en marguer la méconnaissance,



82

Mais le mouvement effectif est inverse : le signifiant et sa logi-
que ont pu &tre une clé, mais c'était au prix d'accepter que notre
commentaire se jouat dans un cercle, et pour situer ses appuis, dis-
cernit dans un texte lisse des indices de fermeture que 1'on piit fai-
re valoir comme méconnaissances et suturations. Il fallait ici, non
pas lire une suture, mais l'inventer pour rendre un énoncé lisible :
la figure de la chaine a servi de recours.

Chaine des genres, chaine du dialogue, chaine évanouissante des
classes de mots, & chaque fois, un point a pu étre visé ou se lisait
la logique du signifiant - jusqu'a reconnafire la limite ot il faut €-
prouver que l'introduire réclame qu'on s'en retourne - jusqu'a réta-
blir dans la suite du gophiste, la péripétie recouverte d'une éclipse
du signifiant.

Dés le point de départ sans doute, c'était tout se donner que
d'introduire par l'anecdote la computation de 1'étre, o l'arithméti-
que des anciens sophistes offrait un soutien immédiat au modele de
la chafne. C'était tout inventer, surtout s'agissant de Platon qui a,
non pas méconnu, mais ignoré la structure du zéro. Mais ce n'est
rien faire, sinon mettre au jour que, quand Platon parle de 1'étre,
il vise son propre discours dans sa possibilité mé&me, en tant que
la vérité peut en contraindre 1l'articulation discreéte,

51 dans sa déduction de 1'étre, celui-ci relie, par la médiation de
la vérité, le sort de 1'assertion et celui de la chose qui en est 1'ob-
jet, 1'enjeu de 1'étre est immédiatement aussi celui du discours :
Platon, parlant de 1'étre, détaille en un discours qui réclame la vé-
rité, les lois d'un lieu ol le discours soit possible comme assertion
de vérité,

Faire apparaftre que ce soit 14 le reflet diffracté du signifiant,
demande que 1'on figure Platon dirigeant un regard aveugle vers un
point dont 1'unicité, la position et la validité ne sauraient subsister
que d'étre étrangéres au regard méme, en deca d'une méconnaissan-
ce,

"Pour situer le point qui rend 1'objet vivant, il faut, nous dit
Breton, bien placer la bougie',



83

SEMINAIRE SUR LA PSYCHANALYSE
de 1'Ecole Normale Supérieure
1965-1966

COMPTER AVEC LA PSYCHANALYSE

La pratique de la cure psychanalytique confronte celui qui 1'ap-
proche a l'existence du sujet désirant ; ce sujet, que 1'on peut dire
sujet de 1'inconscient ne trouve de place dans aucune psychologie,de
méme qu'il semble exclu de toute logique des énoncés, Aussi le psy-
chanalyste, engagé dans son expérience, doit-il nécessairement con-
sidérer - comme J. Lacan 1'a souligné - les références fondamenta-
les de ce sujet que sont, et l'altérité, et le signifiant, dans leurs
rapports avec la réalité de la différence sexuelle et le mythe del'ob-
jet perdu, En méme temps que 1'inconscient et que la fonction cen-
trale du manque, se dévoilent ainsi les impasses du savoir et 1'or-

dre du fantasme,

Compter avec la psychanalyse est une nécessité devant laquelle
1'esquive est de régle ; pour tenter cependant d'entrer dans cette
histoire trés présente, il suffira sans doute de rappeler que sur la

connaissance du sujet qui désire et qui dit, le conte n'est jamais clos,

Serge Leclaire



84

COMPTE-RENDU

Séance du 12 Janvier 1966

LES PULSIONS
Exposé du Dr, LECLAIRE

Pour introduire le fragment clinique sur leguel il appuie son ex-
posé, le Dr Leclaire rappelle a propos des pulsions le point de vue
dualiste auquel Freud s'est toujours tenu, le privilége accordé en
psychanalyse aux pulsions sexuelles dont il fit par la suite les pul-
sions de vie ; celles-ci, partielles de par leurs sources, visent un
plaisir partiel : le plaisir d'organe (Organlust),

Premier temps : cas de Claude,

I1 s'agit d'un émoi pulsionnel d'un type peu commun, Ce qui in-
siste dans le discours du jeune homme est sa demande d'une ponctua-
tion constante, par l'autre, que son dire doit ainsi soutenu, scandé,
voire CLOS par son interlocuteur,

Les interprétations se référant a quelque dimension d'incontinen-
ce restent sans efficacité. L.'évocation d'un émoi respiratoire-oral
du type 'ventouser' met davantage sur la voie,

Des repéres historiques fournis, retenons 1'histoire volontiers
rappelée d'une naissance difficile ol il est question de VOILE et de
points de suture qu'il aurait fallu pratiquer sur la mere.

Des données de 1'analyse, soulignons la permanence d'un fantas-
me de réparation ou la représentation d'une valve-clapet intervient
réguliérement ; ce fantasme méne a la mise en évidence d'un émoi
oral profond, Les thémes de ponctuation, de scansion, de clSture se
précisent comme effet de clapet obturateur,

L'histoire, alors, se reconstitue ainsi : ¢'est lui, et non pas
seulement sa meére, qui avait dii, peu aprés sa naissance, subir une
intervention chirurgicale réparatrice, car il était atteint d'une trés
légére malformation du voile du palais, qui entrathait une '"fuite"



85

rendant elle-méme la succion difficile, presqu'impossible. La ré-
paration chirurgicale sur le mode d'une suture constitue, dans son
atypie, le modéle d'une satisfaction pulsionnelle primaire (infléchis-
sant en fait toute 1'oralité du sujet et le situant aux confins d'une
structure psychotique). Dans le cours de l'analyse la demande de
scansion équivaut presque & une demande (de CLAUDE de CLORE)
d'assurer un refoulement incertain,

Deuxiéme temps :

Le probléme de la pulsion du point de vue freudien (1).

Commentaire de la définition freudienne :

Définition : la pulsion est le représentant psychique d'une force
constante émanée de l'intérieur de 1'organisme et qui tend 4 se sa-
tisfaire par la suppression de 1'état de tension régnant a la source
pulsionnelle elle-mé&me,

Représentant psychique : le psychanalyste a toujours affaire a
des représentants - de 1'émoi, de la pulsion, - et il est vain de s'in-
terroger a partir du terme de représentant sur le représenté.

Constance de la force : elle est corrélative de 1'énergétisme is-
su du souci de rigueur qui meéne Freud a introduire dés le début de
sa recherche la catégorie de quantite,

Eraanée de 1'intérieur de 1'organisme : c'est que 1'organisme est
congu comme un systéme fermé par rapport & lui, Cette distinction
intérieur - extérieur tournerait autour de la possibilité de fuite, c'est
A dire de la possibilité de se séparer de la source d'excitation.

Enfin notons que l'objet qui permet de réduire 1'état de tension
régnant a la source pulsionnelle est dit par Freud indifférent.

Le probléme de la classification :

La démarche de Freud dans la classification des pulsions est
de rechercher les plus primitives ; or, biologiquement les pulsions
sexuelles sont irréductibles aux pulsions du moi en ce qu'elles dépas-
sent 1'organisation de l'individu,

(1) Références bibliographiques :
- Textes de la Métapsychologie
- Au-dela du Principe de plaisir
- Le Moi et le Ca
- Analyse terminée et analyse interminable
- Le probléme économique du masochisme




86

Quoique les pulsions sexuelles constituent le matériel analyti-
que Freud conservera ce dualisme,

Comment le probléme s'est-il posé 4 Freud ?

On a vu que la notion de pulsion était liée a 1'énergetisme ; elle
'est aussi au point de vue économique, celui du plaisir : & une di-
minution de tension correspond le plaisir; & un aceroissement, le
déplaisir. L'appareil psychique a pour réle de maftriser excitations
internes et externes.

Ce point de vue rencontre des difficultés lorsqu'on touche au
probléme du masochisme ou & celui de la compulsion de répétition,
Freud le conserve en distinguant dans la recherche du plaisir un cir-
cuit court : vers la mort, plaisir supréme, cessation de toute ten-
sion, et un circuit long ou les pulsions de vie apparaissent comme
trouble : paix dans ce processus qui méne a la mort, L.es pulsions
de mort apparaissent ainsi comme fondamentales,

Le paradoxe du plaisir

La découverte de Freud est A la fois dans ce qu'il dit et un peu

A cbté, Bien que captif de la métaphore énergétique, Freud confron-
té au probléme économique posé par le plaisir du masochiste, invo-
que le facteur qualitatif. Il se référe au fantasme du retour 2 un €tat
antérieur (mythe de 1'androgyne dans le discours d'Aristophane). La
véritable définition de la pulsion serait & chercher dans cette direc-
tion : la différence entre la satisfaction obtenue et la satisfaction re-
cherchée pousse le sujet toujours en avant parce que le chemin en
arriére vers la satisfaction compléte est généralement barré ; la
pulsion se situe dans la différence méme.

Troisiéme temps :

Ajustement de la définition de la pulsion

Le plaisir de la satisfaction obtenue est lié au souvenir de la
satisfaction cherchée. Il méne A la constatation du fait de la diffé-
rence, et de 1'inaccessibilité de 1'objet premier, Ainsi le but réel
de 1a "poussée'’ semble &tre non la réduction d'une différence de
tension mais 1'actualisation d'une différence irréductible.

Définition ajustée :

La pulsion refoulée est une force constante qui assure et main-
tient la différence éprouvée comme satisfaction au niveau du corps.
Dans le cas de Claude la satisfaction premiére est la suture du voi-
le palatin. Ceci fait apparaitre la différence entre le niveau du be-
soin oll un objet déterminé apaise la tension, et celui du plaisirqui,
lui, vise un objet indifférent. Le plaisir est 1'évocation de la non-
différence comme non-atteinte.



87

Quatriéme temps :

Probléeme de la constance de la pulsion.

Freud nous dit que la pulsion n'agit pas par brusque bouffée,
mais dans cette perspective si l'excitation est vraiment constante,
il ne devrait jamais y avoir de satisfaction,

On doit donc supposer la coexistence de la constance et d'une
certaine pulsation.

La pulsion dans sa constance implique le corps comme affecté de
déhiscences des besoins premiers ; c'est une surface affectée de trous
qui deviennent des lieux signifiants par rapport 4 la perte du premier
objet. Mais cette surface est aussi résistance ; le corps s'offre com-
me instance refoulante, car sur lui peut s'imprimer une trace comme
marque d'une rencontre, Ainsi lorsqu'on a suturé le voile de Claude
le besoin est comblé ; il reste une trace : une relative atonie due a
la cicatrice. A ce niveau il n'y a. pas encore de refoulement, le re-
présentant de 1'émoi qui s'offre au refoulement se présente élective-
ment comme une onomatopée de clappement : cl'o, qui ressemble
3 une interpellation du sujet Claude, et, consciemment, se retrouve
dans le verbe clore,

Le courant pulsionnel, dit Lacan, a quelque chose d'irrépressi-
ble, ce qui implique la répression. Le corps apparait bien comme
insistante refoulante, surface écran ol peut se marquer la trace ,
impact de la jaculation signifiante, et le plaisir d'organe rejette
dans une intemporalité de référence la trace de la satisfaction my-
thique du besoin, dont le souvenir oublié constitue la pulsion dans
sa force et 1'inconscient dans sa pérennité.

Cinquiéme temps :

L'objet de la pulsion

Pour Freud il n'est pas spécifique, il est interchangeable, Dans
le schéma lacanien, l'objet est un presque-rien, un a-contourner.
On peut préciser a présent : 1'objet se définit comme quelque chose qui
assure, donc ne réduit pas la différence entre un pareil et un pas pa-
reil, Il est 1'écart méme de la différence. La pulsion souligne dans
1'objet sa valeur d'indice de 1'écart entre les termes d'un couple ob-
jet perdu - objet présent. La pulsion refoulée vise l'objet comme res-
te de l'ordre du signifiant.

Conclusion :

Objet de la pulsion : est-il signifiant ou objet (au sens (a)) ?
C'est indissociable : il est 1'objet {a) pour ce qu'il convient au ter-
me de satisfaction recherchée, et le signifiant pour ce qu'il convient
au terme de la différence (matérialité de la satisfaction obtenue).
La différence est vécue comme connotation de 1'antinomie du plaisir,
comme représentation de la schize du sujet,




88

Dualité des pulsions :

La pulsion émane de l'intérieur ; on en fait 1'expérience comme
d'une non-fuite possible, d'une non-séparation de la source d'excita-
tion. La pulsion vise l'instauration d'un "autre' séparable et apai-
sant,

La pulsion de mort viserait le c8té "'objectal" de 1'objet, et ré-
introduit le séparable comme perdu ; la pulsion de vie serait verba-
le, affirmant le séparable comme signifiant, transgressant de la sur-
face corporelle.

La pulsion assure la mise en place de cette structure radicale
ol le sujet n'est pas encore placé, caractérisée par le manque de
1'objet perdu et 1'altérité de ce séparable distinct. .

( Compte-rendu de F, GUERY )



89

COMPTE-RENDU

Séance du 2 Février 1966

ELEMENTS
pour une
PROBLEMATIQUE PSYCHANALYTIQUE DU DESIR

A - EXPOSE DU Dr. LECLAIRE

Contrairament A bien d'autres, ce terme de désir n'a pas encore
sa place assignée et réduite dans la terminologie analytique. De plus,
le "Wunsch'' freudien, clé de voute de la Science des réves, ne recou-
vre pas le "'désir", au sens lacanien. Parler de cette dimension majeu-
re de l'inconscient, nécessite donc une mise en place terminologique,

Iare Partie : Situation du désir au sens freudien.

a - Connotation du terme '"Wunsch'',

Pour rendre l'aspect passionnel et libidinal du mot désir en fran-
cais, l'allemand emploierait plutdt : "Begierde'". Le " Wunsch " 1lui,
exprime un voeu, un souhait qui comme dans les contes de fée n'ar-
rive pas tout & fait & étre dit, formulé ou su, et garde quelque chose
de nostalgique et d'illusocire.

Chez Freud (Science des r@ves chap, VII, 3), quatre types de
désirs (Wunsch) sont distingués :

1 - désirs issus de besoins naturels (boire, uriner) qui contrarient le
besoin de dormir,

2 - désirs pré-conscients non réalisés et récemment ravivés dans
1'expérience du réveur,

3 - désirs jamais accomplis et refoulés depuis toujours dans 1l'Incons-
cient.

4 - désirs inconscients proprement dits : inaccessibles et irréducti-
bles (cf les Titans de la légende).



90

Métaphores 111ustrant le fonctionnement du "Wunsch' dans le
réve,

1 - Celle du capitaliste et de 1'entrepreneur.

' §'il nous est permis de recourir A une comparaison : il est trés
possible qu'une pensée diurne joue le rdle d'entrepreneur de réve ;
mais l'entrepreneur, qui, comme on dit, a 1'idée, et 1'envie de la
réaliser, ne peut rien faire sans capital ; il lui faut recourir a un
capitaliste qui subvienne aux frais, et ce capitaliste qui apportel'in-
vestissement psychique indispensable au réve est toujours, quelle
que soit la pensée diurne, un désir venant de l'inconscient” p. 305
(Ed, Club Frangais du Livre),

2 - Celle des dentistes .

1t

... je suis tenté de dire que la représentation refoulée est com-
me le dentiste américain, qui ne peut exercer son métier dans nos
pays que s'il trouve un médecin réguliérement diplémé qui lui serve
d'enseigne et le couvre aux yeui{ de la loi. Et, de méme que ce ne
sont pas les médecins les plus occupés qui concluent ces sortesd'al-
liance, ce ne sont pas, dans la vie psychique, les représentations
préconscientes ou conscientes qui ont attiré sur elles le plus d'atten-
tion, qui serviront A couvrir des représentations refoulées' p. 306

b - Définition du Wunsch :

Dans la perspective du schéma de 1'appareil psychique congu
comme un systéme reéflexe qui tend & réduire au minimum excita-
tions externes et internes, la nature du désir se définit : par lesou-
hait du rétablissement de 1'identité entre une perception et la trace
mnésique qui lui est restée associée lors de 1l'apaisement d'une pre-
miére excitation, donc par la satisfaction hallucinatoire. La pensée
intervient pour remplacer la satisfaction hallucinatoire réellement
insuffisante ! en rétablissant par une épreuve extérieure l'identité
souhaitée,

¢ - Le désir - La réalité
Le systeme primaire - Le systdme secondaire,

Le systéme primaire ne connail que le désir et ne vise qu'a
l'agréable de 1a décharge ; le systéme secondaire a, lui, pour fone-
tion d'investir les souvenirs de fagon que soit bloqué le dégagement
de désagréable et que soit atteinte une satisfaction durable et siire,
La pensée qui intervient dans ce systéme n'est donc qu'un détour
qui fait entrer en jeu un appare11 moteur ol est intégrée une part
de désagréable bloqué,

Ainsi s'établit un lien fondamental entre pensée et plaisir, en
méme temps qu'est dépassée la perspective énergétique, 1'opposi-



91
tion se situant entre désirs inconscients d'une part et visées du sys-
téme secondaire d'autre part.

Pour résumer, le Dr Leclaire rappelle le conte des ''trois pre-
miers désirs cité par Freud dans la Science des r&ves (p., 474,n 1
ou p, 315 ni2) et qui contient :

- le théme de la censure

- le théme du voeu & peine formulé, déja réalisé
- la question : pour qui le plaisir ?

- la question : de quoi le plaisir ?

- le théme de 1'autre.

”Qans son attitude & 1'égard des désirs de ses réves, le réveur
apparait ainsi comme composé de deux personnes liées néanmoins
par une communauté profonde, Au lieu deme livrer A ce sujet.d de
nouveaux développements, je vous rappellerai un conte connu ol se
trouve exactement la mé&me situation. Une bonne fée promet & deux
époux miséreux la réalisation de leurs trois premiers désirs, Heu-
reux, ils se mettent en devoir de choisir ces trois désirs. Séduite
par 1l'odeur de saucisse qui se dégage de la chaumiére voisine, la
femme est prise d'envie d'avoir une paire de saucisses, Un instant
et les saucisses sont 12 : c'est 1a réalisation du premier désir. Fu-
rieux, 1'homme souhaite de voir ces saucisses suspendues au nez de
sa femme, Aussitdt dit, aussitSt fait, et les saucisses ne peuvent
plus &tre détachées du nez de la femme : réalisation du deuxiéme dé-
sir qui est celui du mari, Inutile de vous dire qu'il n'y a 14 pour la
femme rien d'agréable, Vous connaissez la suite., Comme an fond,
1'homme et 1a femme ne font qu'un, le troisiéme désir doit étre que
les saucisses se détachent du nez de la femme. Nous pourrions en-
core utiliser ce conte dans beaucoup d'autres occasions ...".

IIéme Partie : L.'objet de la pulsion.

La problématique du désir inaccessible et indestructible évoque
de fagon décalée la problématique de la pulsion qui lui est en fait pa-
rallele,

Cette pulsion était apparue en son objet comme actualisation
d'une différence irréductible et insaisissable, Or, cette dimension
de la différence réapparafl de facon caractéristique & propos du désir
dans la distinction entre satisfaction primaire et satisfaction secon-
daire.

Ce clivage que toute pratigque analytique retrouve et qui distingue
un pareil d'un autre pas pareil et pourtant a lui-méme pareil, révele
donc l'incommensurabilité de deux ordres analogues a celle du cdté
d'un carré a sa diagonale (1),

(1) Voir ''Notes sur l'objet de la Psychanalyse? in Cahier n° 2.
J y Y



92

Soit m = 'unité de mesure du cété C
(triangle rectangle isocele)
Soit M = 1'unité de mesure de la

c diagonale D
M-m:=x c'est 1'objet (a)
Y irréductible, insaisissable
¢ ',‘. innommable dans 1'ordre des
™M D nombres rationnels,

Nous pouvons, a partir de 14 distinguer trois niveaux de clivage :

1 - le besoin : qui ne pose en somme que le clivage d'un détaché a
un séparé, c'est a dire d'un corps a 1'objet spécifique du besoin,

2 - la pulsion : clivage entre la trace et son refoulement

3 - le désir : clivage par l'exclusion qui introduit la dimension du
sujet ou d'altérité redoublée,

Illéme Partie : La question du désir ou de 1'altérité.

Le désir est fondame ntalement 1ié au sexe et a 1'altérité et im-
plique donc différents clivages qu'il importe maintenant de préciser

1 - Clivage de la différenciation sexuelle (1)
2 - Clivage du signifiant et de 1'objet

L'objet se présente dans l'ordre du signifiant comme le nombre
irrationnel pour les pythagoriciens ; il est ce reste chu dela
concaténation signifiante et inintégrable par elle, bien qu'elle ne
puisse s'en passer pour se soutenir., L'objet est d'abord ce reste
non— unarisable , au sens de l'unaire du signifiant ; il se définit
comme pré-unaire, ou, pour reprendre la formulation employée a
propos du corps, comme le non-deux,

3 - L'ordre signifiant :

Cet ordre én concaténation est une suite que la vérité contraint,
Mais cette contrainte, pour le psychanalyste, est aussi celle du corps,
1'ordre qu'il considére étant un ordre incarné .

L'objet, bien qu'il soit inclus dans cet ordre, n'en est en fait que
le corrélat en tant que défini par rapport au signifiant dans la rela-
tion de déjection : celle-ci se réalise en deux modalités dont le rap-
port reste a élucider,

(1) Voir Séminaire du 15, XII, 65



93

a - L'arbre généalogique : 1'objet apparaft comme "déjet" dans
1'ordre d'un certain engendrement par le corps qui pose le modele
structural de 1'Oedipe (cf, dans la Bible tout de suite aprés le récit
de la chute, la généalogie),

b - Le cycle ouvert : dans le modele structural de la procréation
par reproduction, 1'ordre signifiant est une boucle qui se répete mais
ne coincide pas avec elle-mé&me et laisse
a4 chaque spire un petit reste,

(aja

L'enfant peut justement étre considéré commfe objet ;'a) comme le
type méme de cet objet - chu , produit,séparé. Et sila mére le
considére uniquement comme objet(’a) comme reste, faisant donc
abstraction du fait que l'enfant est lui-méme clivé, c'est i dire, af-
fecté de besoin, de manque-a-&tre aussi bien que marqué du sexe.
Le destin de celui-ci risque d'étre psychotique, Mais, a l'inverse,

il peut &tre de facon exclusive considéré comme signifiant et si la
mere en reste 4 cette relation de pure nomination, le destin de 1'en-
fant risque pareillement d'étre psychotique,

L'enfant apparafc donc comme lieu de projection électif des deux
clivages précédents : celui du non-deux (objet) et celui de 1'unaire
(signifiant),

4 - Le clivage du sujet comme exclu

C'est dans ce jeu du non-deux et de 1'un que s'instaure la dimen-
sion propre du sujet. Mais alors que 1'objet, par rapport & la concen-
tration signifiante, est en relation de déjection, le sujet est en rela-
tion d'exclusion.

Or, de mé&me que le signifiant, dans sa définition linguistique,
comme '"'matérialité investie d'un certain pouvoir d'appel", est ins-
crit dans le temps de la succession, de méme, le sujet renvoyant
a cette nature déroulée du signifiant, se présente comme '"'scansion"..
Ou, suivant la terminologie de J.A. Miller, comme ''battement &
éclipses', alors que l'objet se situe latéralement et en dehors de
cette scansion,

Apreés cette mise en place des différents clivages, quatre ter-
mes au moins sont distingués : signifiant, sujet, objet, corps. Le
mouvement appelé désir y compte ses éléments nécessaires, Il res-
terait a en donner la description dans ses différentes modalités nor-
males et pathologiques.

En conclusion, le Dr Leclaire propose quelques constantes pou-
vant servir 4 décrire partiellement ce mouvement du désir, Il énu-
meére ainsi, sans les développer, les caractéres suivants :

1 - L'aliénation : le désir de l'homme est le désir de 1'autre. Freud
dit d'un autre = de 1' Inconscient .,



94

2 - La focalisation : par rapport & un objet qui est cause du désir ou
visé par le désir. Mais cet objet, comme par une difficulté d'accomo-
dation, est justement ce qu'il n'est pas dans la réalité.

3 - Son impiication de réciprocité qui le distingue de la pulsion dont
1'objet (un "presque rien') est moins marqué de cette relation & un
autre, a un tiers par rapport au pdle objectif ou subjectif du désir,

4 - Dimension toujours sexuelle : Car le désir est engendrant : il
dépasse l'organisation de 1'individu, Référence au phallus qui beau-
coup plus nettement que 1'enfant est a et Sa.

5 - Organisation autour d'un fantasme, suivant la formule : $ < a

6 - Irréductibilité des termes singuliers qui marquent, pour chacun,
le mouvement du désir,

B - DISCUSSION

7 A propos d'une demande d'éclaircissement, le Dr Leclaire in-
siste sur la nécessité de maintenir la distinction entre le signifiant
(Sa) et son reste (a), ce que ne permet pas la définition du Sa par 1'u-
narité du trait : le un de ce trait nous intéresse pour autant qu'il est

développé et connote un effet de transgression.

Pour souligner la difficulté de cette distinction, il fait remar-
- quer que l'analyste en fonction est dans une situation proche de la
position perverse, tendant & manier le signifiant tel un objet.

Milner remet en question cette ''latéralité" de 1'objet par rap-
port au signifiant : ne serait-il pas possible de l'insérer dans 1'or-
dre signifiant, en le cernant comme ce qui, dans le cycle non-coin-
cident tracé par le Dr Leclaire, assume la fonction calme du non-
cyclique ? Il conviendrait alors de spécifier les places ou une telle
fonction peut s'ancrer et de reprendre sous ce jour les deux figura-
tions de l'ordre signifiant avancées par le Dr Leclaire, l'arbre (gé-
néalogique) et le cycle, en montrant, par référence peut-&tre a la
formalisation logique, comment on peut passer de 1'une a 1'autre fi-
guration, ou pourquoi il n'y a pas contradiction entre elles.

Le Dr Leclaire insiste alors 4 nouveau sur 1'irréductibilité de
1'objet dans 1'ordre du nommable : lorsque je dis que la dimension
de la contrainte est représentée de fagon majeure par le corps)" J-’e
mets tout le poids qu'on peut mettre pour empécher que cet ordre
signifiant ne se réduise i quelque schéma théorique escamotant la
dimension de la "suture". Il porte alors la discussion sur le sujet
de la définition de cet ordre signifiant par la concaténation. Est-ce
assez en dire ?



95

%

Milner : Dans la concaténation, ce que je retiens c'est la plura-
lité des éléments et les contraintes qu'induisent les liaisons de ces
éléments,

Dr Leclaire : Donc nous n'avons rien dit sur 1'ordre signifiant
tant que nous n'avons pas parlé des éléments de cette concaténation r
de la nature de cette contrainte,

Milner : La nature de la contrainte ? Elle ne peut étre que for-
melle. ’

Dr Leclaire :Dans l'expérience singuliére que vise l'analyse, la
contrainte est aussi celle des événements marquants de 1'enfance.
Pour mieux décrire cette contrainte, il faudrait revenir avec plus
d'exigence sur la description du refoulement comme processus enger
drant un retour sur une trace,

Miller fait alors remarquer que, bien que 1'objet soit ''déjecté"
alors que le sujet est "exclu'’, sujet et objet, sans qu'il y ait flotte-
ment ou confusion, sont homogéhes comme constituant une corréla-
tion, Si par rapport i tout espace géométrique, le sujet et 1'objet
sont dans une relation d'aberration, est-ce A dire que 1'objet impos-
sible devient sujet ? point du tout, car 1'objet impossible n'est pas
un reste, mais bien un manque, Le discours logique subsume ce man
que d'objet qui définit le sujet du manque. Et cet objet qui ne peut
manquer que parce qu'il est nommé, c'est le sujet. L'objet (a),.’c'est
donc le zéro comme manque,

Si le sujet, c'est la scansion de la chaine de mouvance et 1'objet
la fonction calme de cette chafne, 1'objet peut &tre dit ce qui est en
plus et le sujet ce qui est en moins, Pour ce qui est du rapport entre
o = (a) et les autres éléments du signifiant, je me hasarde : 1'objet
(a) c'est le signifiant méme de la suture. '

Le Dr Leclaire fait alors remarquer que 1'objet n'est plus hété-
rogéne au signifiant et se demande i nouveau si la définition du signi-
fiant comme trait unaire est suffisamment explicite,

Miller répond que cette définition rend compte de la propriété
qu'a le signifiant de devoir se répéter et ne pas se dédoubler. Quant
3 la matérialité du signifiant, que 1l'on pourrait désigner comme
"l'insignifié du signifiant', ce non-sens irréductible qu'est la 'lettre
il légitime 1'image du trait unaire qui est 14 pour désigner le trait
minimal du sens,

Le Dr Leclaire se demande comment il est alors possible de
déterminer 1'élément calme de la chafne,

Milner donne 1! exemple du nom propre, qui peut, en certains
cas, fonctionnant comme élément calme, occuper la place de (a).

Dr Leclaire ; Peut-on dire que cet élément calme fait partie de
la chafne ?



96

Miller : Oui, comme le zéro dans la suite des nombres,

Dr Leclaire : I1 y a donc selon cette formule homogénéité du su-
jet et de 1'objet.

Miller : C'est 1'homogénéité minimale rendue nécessaire par la
corrélation,

Dr Leclaire : Mais qui efface la non moins nécessaire hétéro-
généité des termes,

Milner : Il faudrait alors distinguer entre termes et places,
Les termes sont hétérogénes, alors qu'il y a homogénéité attachée
aux places,

(Compte-rendu de J. NASSIF),

COPEDITH, 70, Rue de Flandre - Paris 192 - février 1969



